MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET
TRANSFORMATIF PESANTREN DI INDONESIA

Ma’rup”
Universitas Islam An-Nur Lampung
JI. Pesantren No.01, Sidoharjo, Kec. Jati Agung, Kabupaten Lampung Selatan, Lampung 35365

e-mail: oomkakek(@gmail.com

Abstract | Abstrak Keywords / Kata kunci
This paper examines the contextualization of kitab kuning (classical Islamic Pesantren

texts) and the transformative research tradition that has evolved within Kitab kuning
Indonesian pesantren (Islamic boarding schools). The long historical Tradition

Jjourney of pesantren in the Indonesian archipelago has produced profound
social transformations and significantly influenced the religious life of
Muslim communities. According to Bruinessen, pesantren have successfully
established a great tradition in Islamic education rooted in the study of
classical texts, commonly referred to as kitab kuning. As institutions that
nurture both intellectual heritage and research culture, pesantren hold
substantial potential in addressing contemporary and future societal
challenges. The research paradigm within pesantren possesses unique
characteristics that distinguish it from conventional research approaches.
These distinctions arise from divergent ontological, epistemological,
methodological, and axiological constructions, which are deeply grounded in
the social history, core values, and intellectual traditions of the pesantren

itself.

Tulisan ini mengulas proses kontekstualisasi kitab kuning serta tradisi riset Pesantren
transformatif yang berkembang di lingkungan pesantren Nusantara. Kitab Kuning
Perjalanan panjang lembaga pesantren di wilayah ini telah menorehkan Tradisi

perubahan sosial yang mendalam dan berpengaruh besar terhadap
kehidupan keagamaan masyarakat. Menurut pandangan Bruinessen,
pesantren berhasil melahirkan sebuah tradisi agung (great tradition) dalam
pendidikan Islam yang berakar pada kajian kitab-kitab klasik, yang dikenal
luas dengan sebutan kitab kuning. Sebagai lembaga yang memelihara tradisi
intelektual dan kegiatan riset, pesantren memiliki potensi besar dalam
merespons tantangan dan persoalan zaman, baik di masa kini maupun masa
mendatang. Model penelitian di pesantren memiliki ciri khas tersendiri yang
membedakannya dari penelitian konvensional. Perbedaan tersebut muncul
dari konstruksi ontologis, epistemologis, metodologis, dan aksiologis yang
berbeda, yang bersumber dari sejarah sosial, nilai-nilai dasar, serta warisan
tradisi intelektual pesantren itu sendiri

A. Pendahuluan

Dapat diamati bahwa tradisi intelektual pesantren pada masa lalu memiliki budaya riset
yang sangat kuat. Karya-karya para ulama Nusantara pernah beredar luas dan menjadi
rujukan penting di kawasan Jazirah Arab. Selain dalam bentuk kitab, berbagai karya lain
seperti babad, serat besar, kearifan lokal, serta catatan sejarah hidup juga lahir dengan
beragam tema dan bentuk ekspresi. Hal penting yang perlu ditegaskan ialah bahwa karya-
karya besar tersebut tidak mungkin tercipta tanpa adanya proses penelitian yang mendalam,
tekun, dan berlangsung lama. Begitu pula dengan arsitektur masjid-masjid di Nusantara yang

memiliki nilai estetika tinggi, yang jelas tidak terwujud tanpa riset yang serius sebelumnya.

Page 72


mailto:oomkakek@gmail.com

MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Untuk memperkuat peran pesantren dalam ranah pengetahuan, pendidikan, ekonomi,
politik, teknologi, dan kebudayaan secara lebih optimal dan transformatif, lembaga ini perlu
menghidupkan kembali tradisi riset yang telah lama memudar. Mustafied menegaskan bahwa
melalui riset, seluruh aktivitas pesantren akan memiliki dasar data dan temuan yang sahih.
Dengan demikian, pengembangan tradisi riset strategis di lingkungan pesantren tidak hanya
berfungsi menjawab tantangan eksternal, tetapi juga menjadi sarana untuk mengoptimalkan
potensi internal, memperluas kontribusi sosial, dan meneguhkan pesantren sebagai kekuatan
transformatif bangsa.

Kemampuan pesantren membangun peradaban, tidak bisa dilepaskan dari kiai dengan
segala pemikiran dan karyanya sebagai tulang punggung pesantren. Peradaban agung
merupakan barokah kiai yang tanpa lelah membangun pesantren, mengembangkan
masyarakat, dan merawat tradisi intelektual-keilmuan yang mutawatir dari generasi ke
generasi melalui transmisi kitab kuning !. Melalui khazanah khas (genuine) dunia pesantren
yang disebut kitab kuning, para kiai mampu menggerakkan, bahkan menentukan laju
perubahan zaman. Para kiai dengan kreatif menyelami dan mendalami gerak kehidupan, yang
dipahatkan dalam karya-karya tulis yang mengagumkan. Warisan kitab-kitab kuning selalu
dikreasi untuk terus melaju selaras dengan tantangan zaman. Kreasi tersebut berbentuk aneka
ragam, mulai dari kitab syarah, khulasah, mukhtasar, hingga menulis kitab baru dalam
beragam bahasa 2.

Tentang kelekatan kitab kuning dan pesantren, misalnya, dikemukakan oleh
Maragustam dalam Assegaf dengan menyebutnya sebagai tradisi yang sudah established,
atau Mastuhu yang menyebut kitab kuning sebagai salah satu unsur dalam pesantren itu
sendiri. Tradisi kitab kuning di pesantren ini tentu tidak terlepas dari hubungan intelektual
keagamaan dengan para ulama Haramayn dan Hadramawt, tempat di mana banyak para
pemimpin pesantren belajar agama. Tradisi pada madrasah di pesantren dalam pengamatan
Azra juga tak lepas dari pengaruh madrasah-madrasah yang ada di Timur Tengah, yang
dilihat dan dipelajari oleh para ulama Nusantara yang sedang berhaji atau menuntut ilmu di
pusat Islam tersebut, walaupun bukti akan hal itu masih perlu penelitian lebih lanjut.

Sebagai lembaga pendidikan yang memiliki karakteristik tipikal, pesantren memiliki
tradisi keilmuan yang berbeda dengan tradisi keilmuan lembaga-lembaga lain. Apabila
diamati dalam konteks aktivitas pendidikannya, pesantren lebih banyak memfokuskan pada

! Azyumardi Azra, Jaringan Ulama: Timur Tengah Dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII: Akar
Pembaruan Islam Indonesia (Kencana, 2004).

2 S. A. Huda, “Nurul. 2009.“” Tradisi Menulis Populer Di Pondok Pesantren Hasyim Asy’ari
Yogyakarta” Dalam Jurnal Islam-Indonesia Edisi 1, no. 01 (2009): 1431.

Page 73



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

tafaqquh fi ad-din, yaitu pendalaman pengalaman, perluasan pengetahuan, dan penguasaan
khazanah ajaran agama Islam . Sebagai lembaga tafagquh fi ad-din, lembaga ini mengkaji
dan mengembangkan ilmu-ilmu keislaman (al- ‘Uliim asy-Syar’iyyah). Pengajaran di lembaga
yang ditangani oleh para ulama dan kiai ini, bertumpu pada bahan pelajaran yang termuat
dalam kitab-kitab yang sudah baku dalam dunia Islam, dengan tradisi dan disiplin yang sudah
berjalan berkesinambungan selama berabad-abad. Pengajaran telah berhasil membentuk
masyarakat bermoral dan beradab dengan tingkat kecerdasan yang berbeda-beda, mulai dari
santri sampai kepada ‘alim (kiai dan ustadz), ‘allamah dan mujtahid *. Wahid menegaskan,
walaupun hal ini mungkin tidak begitu disadari selama ini, namun, bagaimanapun juga,
terdapat diferensiasi yang mendasar antara manifestasi keilmuan di pesantren dan manifestasi
keilmuan di lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya, di seluruh dunia Islam.

Lebih lanjut, Wahid dalam Siswanto melihat, karena watak utamanya adalah lembaga
pendidikan Islam, maka pesantren dengan sendirinya memiliki tradisi keilmuan tersendiri.
Namun, tradisi ini mengalami perkembangan dari masa ke masa dan menampilkan
manifestasi yang berubah-ubah dari waktu ke waktu. Walau demikian, masih dapat ditelusuri
beberapa hal inti yang tetap merupakan tradisi keilmuan pesantren, sejak datangnya Islam ke
Indonesia hingga saat ini. Kesemuanya itu menunjuk ke sebuah asal usul yang bersifat
historis, sekaligus merupakan pendorong utama bagi berkembangnya pesantren itu sendiri.

Dalam konteks inilah, sebagaimana ditekankan oleh Abdullah ke depan, tetap harus
dibuka berbagai kemungkinan-kemungkinan upaya mengontekstualisasikan kitab-kitab
kuning yang dikaji pesantren, dengan perkembangan kontemporer kajian ilmu-ilmu
keislaman, baik melalui pintu diskursus Kalam, maupun dengan pendekatan keilmuan yang
lain.

Untuk menuju ke sana, tidak ada jalan lain bagi pesantren, selain mengembangkan
tradisi kajian dan riset strategis untuk kepentingan kemuliaan Islam dan kedaulatan bangsa
yang sejati. Dengan menjadi institusi yang kuat tradisi kajian dan risetnya, pesantren akan
memberikan kontribusi besar dalam menjawab berbagai persoalan kekinian dan masa depan.
Absennya dunia riset dalam institusi pesantren, menjadikannya sebatas teaching university,
yang “pergerakannya” cenderung terpengaruh tren eksternal yang ada. Padahal, dahulu
pesantren adalah great tradition, sebuah tradisi besar, yang jauh melampaui konsepsi sub-
culture a la Abdurrahman Wahid (Gus Dur), ataupun cultural broker a la Clifford Geertz.
Sebagai entitas tradisi besar, pesantren menggerakkan peradaban, dus sebagai pusat

3 Fuad Jabali, IAIN Dan Modernisasi Islam Di Indonesia (Logos Wacana Ilmu, 2002).
4 Ali Yafie, Teologi Sosial: Telaah Kritis Persoalan Agama Dan Kermanusiaan (LKPSM, 1997).

Page 74



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

pengembangan ilmu, teknologi, pendidikan, dan bahkan, peradaban Nusantara (Mustafied,
2013b). Artikel ini membahas upaya kontekstualisasi kitab kuning serta tradisi riset
transformatif pesantren di Nusantara, yang mana hal itu, dalam hemat penulis, merupakan
sebuah keniscayaan sejarah untuk dimulai saat ini juga, jika pesantren hendak

mengembalikan jati dirinya sebagai the great tradition.

B. Pembahasan
1) Kontekstualisasi Kitab Kuning

Hasan dalam Mastuki dan El-Saha mengintrodusir, beberapa ciri khas yang
paling menyolok dalam tradisi pesantren, yakni jaringan, silsilah, sanad, ataupun
genealogi yang bersifat berkesinambungan, untuk menentukan tingkat efisoterisitas
dan kualitas keulamaan seorang intelektual. Hal ini pula yang membedakan tradisi
intelektual pesantren dengan tradisi di lingkungan kampus, dan bahkan lembaga-
lembaga pendidikan Islam lainnya °.

Secara umum, pesantren, seperti ditegaskan Hasbullah dan Dhofier merupakan
lembaga pendidikan dan pengajaran agama Islam dengan cara nonklasikal, di mana
seorang kiai mengajar santrinya berdasarkan kitab-kitab berbahasa Arab, yang ditulis
oleh para ulama besar pada abad pertengahan (abad XII — XVI M). Kitab-kitab
tersebut, baik kitab matan, syarah, maupun hasyiyah adalah kitab-kitab mu’tabarah
dalam lingkungan ahl as-Sunnah wa al-Jama’ah. Kitab-kitab tersebut, misalnya,
Tagrib atau Fath al-Qarib, Safinah an-Najah, Sullam at-Tawfiq, as-Sitt Mas’alah,
Minhdj al-Qawim, al-Hawasy al-Madaniyat, Fath al-Qarib, al-Igna, dan Fath al-
Mu’in. Setelah kitab tersebut, baru dilanjutkan dengan kitab figh lanjutan, baik yang
berupa pendalaman materi ibadah ubudiyah, maupun materi yang lain. Di bidang
tauhid, kitab-kitab kuning yang dipelajari di pondok pesantren, umumnya, adalah
pemikiran Asy’ariyah yang berisi, antara lain, sifat wdajib, mustahil, dan ja’iz Allah.
Judul kitab tersebut, antara lain, al-‘Aqa’id as-Subra, ‘Aqidah asy-Syamsyiyyah, Matan
al-Jawharah, Matan al-Bajuri, dan al-Kharidatul-Baliyat ®.

Karenanya, pesantren merupakan, lembaga pendidikan Islam yang memerankan
dirinya sebagai media dalam pentransmisian ilmu-ilmu keagamaan, melalui pengkajian

kitab-kitab turas. Sebuah tradisi yang telah berlangsung lama di dunia pesantren.

> Hasani Ahmad Said, “Meneguhkan Kembali Tradisi Pesantren Di Nusantara,” IBDA’ 9, no. 2 (2011):
178-93.

6 Moh Hefni, “Runtuhnya Hegemoni Negara Dalam Menentukan Kurikulum Pesantren,” KARSA: Jurnal
Sosial Dan Budaya Keislaman 19, no. 1 (2012): 62-72.

Page 75



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Penguasaan kitab-kitab turas menjadi sangat penting bagi santri, karena ia menjadi
identitas kesantrian. Dalam hal ini, Hefni melihat standar kualitas seorang santri,
diukur dari tingkat pemahaman dan penguasaannya akan kitab-kitab turas/kuning
tersebut. Pesantren dan kitab kuning, sudah menjadi dua sisi mata uang yang tidak
dapat dipisahkan.

Dalam karya monumentalnya, Kitab Kuning, Bruinessen menelusuri,
kemunculan pesantren, adalah untuk mentransmisikan Islam tradisional sebagaimana
yang terdapat dalam kitab-kitab klasik yang ditulis berabad-abad lalu. Dengan kata
lain, tradisi, baik tradisi pemikiran maupun pelaku yang berkembang di pesantren, tak
lain, merupakan implementasi ajaran-ajaran yang terkandung dalam kitab-kitab klasik.
Dalam pandangannya, pesantren telah sukses membangun tradisi agung (great
tradition) dalam pengajaran agama Islam berbasis kitab-kitab klasik yang populer
dengan sebutan kitab kuning. Arifin menambahkan, bahwa tradisi yang dikembangkan
pesantren, memiliki keunikan dan perbedaan, jika dibandingkan dengan tradisi dari
entitas Islam lainnya di Indonesia, seperti kaum “reformis” atau “modernis”. Keunikan
pesantren, tentu terlihat pada kegigihannya merawat tradisi keilmuan klasik, yang
nyaris diabaikan oleh kaum modernis.

Senada dengan itu, bagi Abdullah peran kelembagaan pesantren dalam
meneruskan tradisi keilmuan Islam klasik sangatlah besar, terlepas dari apakah
lembaga pesantren merupakan karya budaya yang bersifat indigenous (asli) Indonesia,
ataukah model kelembagaan Islam yang diimpor dari Mesir, seperti yang diisyaratkan
oleh Bruinessen tidak menjadi soal.

Kitab kuning jumlahnya sangat banyak. Akan tetapi, yang banyak dimiliki para
kiai dan diajarkan di pesantren, di Indonesia, adalah kitab-kitab yang umumnya karya
ulama-ulama Mazhab Syafi’i (Syafi’iyyah). Pada akhir abad ke-20, kitab-kitab kuning
yang beredar di kalangan kiai, di pesantren-pesantren Jawa dan Madura, jumlahnya
mencapai 900 judul, dengan perincian; 20% bersubstansikan figh, dan sisanya adalah
ustl ad-din berjumlah 17%, Bahasa Arab (nahwu, saraf, balagah) berjumlah 12%,
hadis 8%, tasawwuf 7%, akhlak 6%, pedoman doa dan wirid, mujarrabat 5%, dan
karya-karya pujian kepada Nabi Muhammad (qisas al-anbiya’, mawlid, managqib) yang

berjumlah 6% 7.

7 Martin Van Bruinessen, “Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Kitab Kuning, Pesantren and
Tarekat),” Bandung: Penerbit Mizan, 1999.

Page 76



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Figh mendapatkan porsi terbesar di pesantren. Madjid menjelaskan, besarnya
porsi figh, karena keahlian dalam bidang ilmu itu berkaitan dengan kekuasaan, maka
pengetahuan tentang hukum-hukum agama Islam, merupakan tangga naik yang paling
langsung menuju pada status sosial politik yang lebih tinggi. Dengan demikian,
meningkatlah minat seorang untuk mendalami ilmu ini dan terjadilah dominasi ilmu
figh tersebut.

Dalam disiplin tauhid atau akidah (ilmu yang berisi tentang dasar-dasar
keyakinan seorang Muslim) menggunakan kitab °‘Aqidah al-‘Awwam, Sullam at-
Tawfiq, Matan as-Saniisi dan Tijani. ‘Aqidah al-‘Awwam adalah kitab singkat yang
berbentuk sajak dan diperuntukkan bagi santri pemula. Pengarang kitab ini adalah
Ahmad al-Marziiqi al-Maliki al-Makki. Sementara itu, masih ada kitab-kitab akidah
lainnya yang dikaji di pesantren, seperti, Jawhar at-Tawhid karangan Ibrahim al-
Laqqgani, dan syarah-nya, Tuhfah al-Murid, kitab Fath al-Majid yang dikarang oleh
Nawaw1 al-Bantani, kitab Jawahir al-Kalamiyah karangan Tahir ibn Salih al-Jazayrt 8.

Perhatian kalangan pesantren terhadap ilmu itu, lebih kecil daripada ilmu figh,
meskipun ilmu tersebut dinamakan usiil (ilmu pokok/dasar), sedangkan figh adalah
furii’ (cabang). Kurang populernya kajian ini, karena tidak berkaitan dengan kekuasaan
(sosial politik) sebagaimana yang dimiliki oleh figh. Selain itu, kajian ini juga disebut
ilmu Kalam, yang membuka pintu bagi pemikiran filsafat yang cenderung spekulatif,
yang memberikan kecenderungan kurang minatnya kalangan pesantren untuk
mendalaminya °.

Proses mempelajari kitab-kitab klasik tersebut, biasanya menggunakan sistem
wetonan dan sorogan, atau lebih dikenal dengan ‘sorogan’ dan ‘bandongan’. Wetonan
adalah pengajian yang inisiatifnya berasal dari kiai sendiri, baik dalam menentukan
tempat, waktu, maupun fokus bahasannya (kitabnya). Sedangkan, sorogan, merupakan
pengajian yang diajukan oleh seseorang, ataupun kelompok santri kepada kiainya
untuk diajarkan kitab tertentu. Pengajian sistem sorogan ini, biasanya ditujukan
kepada para santri yang prestasi belajarnya cukup baik, dan yang berminat akan suatu

bahasan khusus sebagai bekal mempersiapkan diri sebagai penerus kiainya *°.

8 Bruinessen, “Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Kitab Kuning, Pesantren and Tarekat).”

9 Mohammad Muchlis Solichin, “Rekonstruksi Pendidikan Pesantren Sebagai Character Building
Menghadapi Tantangan Kehidupan Modern,” KARSA: Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman 20, no. 1 (2012):
58-74.

10 Amir Fadhilah, “Struktur Dan Pola Kepemimpinan Kyai Dalam Pesantren Di Jawa,” HUNAFA: Jurnal
Studia Islamika 8, no. 1 (2011): 101-20.

Page 77



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Kehebatan para kiai, baik dari segi kedalaman ilmu, maupun dalam melahirkan
karya-karya, telah menarik minat, bukan hanya bagi masyarakat Indonesia, tetapi juga,
berpengaruh besar pada dunia Islam pada umumnya. Azra, misalnya, menengarahi
tidak sedikit kiai dari Indonesia yang menarik perhatian dunia internasional, sehingga
biografinya dituliskan, terutama dengan bahasa Arab, sejak abad 18 Masehi. Tarajim
(biografi ulama) Indonesia yang ditulis dan diterbitkan di Arab Saudi, antara lain,
seperti, Sayyid Abdurrahman Abdushamad al-Palimbani (Palembang), Mahfudz at-
Termasi (Pacitan, Jawa Timur), Syaikh Nawawi al-Bantani (Banten), dan Syaikh
Muhammad Yasin ibn Isa al-Padani (Padang).

Tradisi keilmuan pesantren yang berpijak kepada kitab kuning itu, merupakan
keunikan sekaligus keistimewaan pesantren. Upaya semisal, kontekstualisasi (tasyqiq)
kitab kuning dengan membenturkannya dengan realitas kekinian, sebagaimana
dilakukan sejumlah kalangan alumni pesantren, telah berhasil menyemarakkan
gelombang intelektual yang relatif pasif. Hanya dengan cara demikian, kekayaan
tradisi pesantren terus digelorakan dan dibunyikan dalam lingkungan budaya yang jauh
berbeda dengan masa lalunya. Di sinilah sesungguhnya tugas pesantren untuk merawat
akar tradisinya, sekaligus pada saat yang sama mengontekstualisasikannya dalam
situasi kekinian '!.

Dalam konteks tersebut, penulis melihat relevansi yang signifikan, terkait
perlunya mengontekstualisasikan pemahaman kitab kuning dengan berbagai
problematika kekinian. Pintu ke arah sana, sebagaimana ditawarkan Abdullah dapat
melalui diskursus Teologi Islam dan Ilmu Kalam. Secara ringkas, diskursus
pemahaman Teologi Islam dan Kalam, sah-sah saja mempelajari dengan detail
berbagai perbedaan pandangan teologis aliran-aliran Kalam di era klasik. Namun, pada
saat yang sama, Teologi Islam kontemporer harus bersedia membuka diri dan
berdialog dengan pemikiran falsafah modern, yang mesti diakui turut membidangi arus
besar perubahan sosial di era kecanggihan ilmu pengetahuan dan teknologi sekarang
ini.

Menariknya, kontekstualisasi kitab kuning dalam rangka menuju tradisi
pemikiran Islam kritis—analitis—filosofis hanya akan berkembang dengan signifikan,
apabila terjalin sinergitas keilmuan antara pesantren—khususnya—dan Perguruan Tinggi
Islam pada umumnya. Lebih jelasnya, literatur al-kutub as-safra’ (kitab kuning) yang

11 Nurhasanah Bakhtiar and Keguruan UIN Suska Riau, “Pola Pendidikan Pesantren: Studi Terhadap
Pesantren Se-Kota Pekanbaru,” Dalam Http://Goo. GI/TP7vwz Diakses Tanggal 27 (2013).

Page 78



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

dikaji di pesantren, mesti bergaul, bergumul, bersentuhan langsung, bahkan berdialog
dengan literatur al-kutub al-bayda’ (kitab putih) sebagaimana menjadi referensi
Perguruan Tinggi Islam. Abdullah menegaskan, hal ini sangat dimungkinkan, karena
tidak sedikit dalam buku-buku putih itu termuat hal-hal substantif-akademik yang

belum terurai dalam berbagai al-kutub as-safra’ tersebut.

2) Pembahasan
a. Posisi Pesantgren dalam Sistem Sosial

Pesantren merupakan institusi pendidikan yang di samping memiliki keunikan
juga memperlihatkan perkembangan yang dinamis. Unik, karena pesantren memiliki
perbedaan bila dibandingkan dengan institusi pendidikan lainnya di Tanah Air '2.
Pesantren dengan kiainya, telah dikenal sebagai pialang budaya (cultural broker),
sehingga selalu mampu bertahan, meski di tengah derasnya benturan arus modernitas,
sehingga Gus Dur menyebut pesantren sebagai subkultur '*. Lebih lanjut, Wahid dalam
Suwito dan Said menegaskan, ada tiga elemen dasar yang membentuk pondok
pesantren sebagai subkultur: (1) pola kepemimpinan pondok pesantren yang mandiri,
tidak terkooptasi oleh negara, (2) kitab-kitab rujukan umum yang selalu digunakan dari
berbagai abad, dan (3) sistem nilai (value system) yang digunakan adalah bagian dari
masyarakat luas. Sebuah subkultur akan memiliki pola-pola reproduksi dan resistensi
budaya yang kuat melekat pada pesantren.

Kepemimpinan kiai di pondok pesantren sangat unik, karena mereka
menggunakan sistem kepemimpinan pra-modern dengan mendasarkan pada asas saling
percaya. Ketaatan santri kepada kiainya lebih didasarkan pada sebuah pengharapan,
yaitu dapat limpahan barakah (grace). Sedangkan, elemen kedua, yaitu
pemelihara/pentransfer khazanah Islam klasik dengan sistem periwayatan ilmu melalui
jalur yang jelas dari pihak-pihak yang dinilai juga memiliki otoritas keulamaan yang
dapat dipertanggungjawabkan, yang sumber literaturnya sering disebut dengan “kitab
kuning”. Kemudian, sistem nilai yang dianut pesantren, sesungguhnya merupakan

refleksi atas nilai-nilai yang dibangun oleh kalangan saldf as-salih yang diderivasi dari

12 Syamsul Arifin, “PESANTREN SEBAGAI SALURAN MOBILITAS SOSIAL Suatu Pengantar
Penelitian,” Jurnal Salam 13, no. 1 (2011), http://ejournal.umm.ac.id/index.php/salam/article/view/453.

13 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan Nilai-Nilai Indonesia Tranformasi Nasional Dan
Kebudayaan (Jakarta: The Wahid Institute, 2007).

Page 79



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

berbagai literatur klasik sebagai sumber nilainya, dengan mendasarkan pada ketaatan
kepada para kiai yang diyakini menjadi sumber barakah .

Dalam kepustakaan sosiologi, misalnya, yang ditulis oleh Horton subkultur
(subculture), diartikan sebagai sekelompok pola perilaku yang tetap memiliki hubungan
dengan kebudayaan umum suatu masyarakat, tetapi pada bagian tertentu memiliki
kekhususan yang dapat dibedakan dengan pola yang berlaku secara umum dalam
masyarakat. Dengan konsep tersebut, Wahid dalam Arifin ingin menggambarkan
kekhususan yang dimiliki pesantren, kendati pada sisi yang lain, tetap bisa ditemukan
kesamaan dengan institusi pendidikan pada umumnya.

Sesuatu yang bercorak khusus (subkultur) seperti pada kasus pesantren, tidak
jarang pula ditemukan keunggulan di dalamnya, di samping juga beberapa kelemahan.
Keunggulan yang dimiliki pesantren, secara mengejutkan disampaikan oleh
Soetomo—tokoh pergerakan nasional yang mendirikan Boedi Oetomo pada 1908 dan
Persatuan Bangsa Indonesia pada tahun 1930-an—XKketika terlibat polemik kebudayaan
pada tahun 1930-an dengan Sutan Takdir Alisjahbana. Terjadinya polemik dipicu oleh
gagasan Alisjahbana tentang supremasi kebudayaan Barat atas kebudayaan Indonesia.
Alisjahbana berpandangan, kebudayaan Barat yang mengutamakan kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi, ekonomi, dan ketrampilan berorganisasi, perlu ditiru oleh
bangsa Indonesia agar setara, bahkan bisa lebih dinamis dari Barat. Soetomo
mengungkapkan ketidaksetujuannya pada gagasan progresif Alisjahbana. Baginya,
bangsa Indonesia tidak perlu merujuk pada Barat, karena telah memiliki khazanah
kebudayaan yang lebih genuine, yaitu pesantren. Soetomo rupanya tertarik pada
kolektivisme pesantren, yang cocok dengan bangsa Indonesia yang mengutamakan
kekeluargaan *°.

Walau demikian, gambaran subkultur pesantren hanya mampu menjelaskan dunia
pesantren yang unik, dan belum bersentuhan dengan elemen-elemen dari luar dirinya;
seperti organisasi, manajemen sumber daya manusia, dana, fisik, informasi, ilmu
pengetahuan dan teknologi '¢. Itu sebabnya, Hadimulyo dalam Rahardjo (1985)
cenderung menggunakan istilah “institusi kultural” yang mengandung konotasi lebih

longgar daripada subkultur. Dengan demikian, pesantren akan dilihat dalam pengertian

14 Suwito Suwito, “TRADISI SEWELASAN SEBAGAI SISTEM TA ‘LIM< M< DI PESANTREN,”
IBDA’ 9, no. 2 (2011): 155-64.

15 Koentjaraningrat, “Persepsi tentang Kebudayaan Nasional / oleh Koentjaraningrat,” 1982.

16 Abdurrahman Kasdi, “Pendidikan Multikultural Di Pesantren Membangun Kesadaran Keberagamaan
Yang Inklusif,” Jurnal Ad-Din 4, no. 2 (2012): 211-21.

Page 80



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

“budaya pesantren” yang dalam realitas empiris lebih tampak sebagai counter culture,
yang seringkali memiliki nilai-nilai dan norma yang berbeda dengan kultur yang
dianggap dominan.

Sejarah panjang pesantren di Jawa, telah membawa perubahan dan pergeseran
sosial yang cukup signifikan bagi masyarakat agama dalam segala aspeknya. Maka
cukup beralasan, kalau banyak peneliti yang menyimpulkan, bahwa pesantren adalah
lembaga pendidikan, dakwah, dan agen pembangunan masyarakat yang berbasis pada
wawasan dan wacana keislaman. Pada posisi seperti ini, Azra tidaklah berlebihan,
tatkala menyatakan, bahwa:

Dengan posisi dan kedudukannya yang khas, pesantren diharapkan menjadi
alternatif pembangunan yang berpusat pada masyarakat itu sendiri (people-entered
development) dan sekaligus sebagai pusat pengembangan pembangunan yang
berorientasi pada nilai (value-oriented development)... Pesantren dengan kiainya
memainkan peran sebagai “cultural broker” (pialang budaya) dalam pengertian seluas-
luasnya.

Penilaian Azra tersebut, sekaligus mendukung tesis Gus Dur sebelumnya, yang
menyebut pesantren sebagai subkultur. Setidaknya, ada beberapa unsur yang
menguatkan tesis tersebut, yaitu: (1) tradisi kehidupan yang jelas khas/unik, berbeda
dengan kehidupan di luar pesantren, misalnya, model pendidikan Islam yang turun
menurun dengan metode bandongan, sorogan, dan wetonan; (2) ruang pendukung yang
khas di pesantren, berupa asrama, masjid, dan dalem kiai, sehingga interaksi tiga
elemen pesantren, antara kiai, santri, dan kitab kuning, berjalan secara intensif,
sehingga memungkinkan terjadinya proses pembentukan tata nilai sebagai way of life di
pesantren; (3) kuatnya sistem “barakah”, yaitu, sebuah kesadaran spiritual terhadap
dampak khidmah (pengabdian) dan ketaatan terhadap kiai, akan membuahkan efek
positif bagi tercapainya cita-cita santri. Karena itu, jalan sufistik di kalangan pesantren
berkembang dengan baik; (4) terbangunnya komunikasi produktif antara pesantren
dengan masyarakat sekitar, sehingga dalam dialektikanya akan melahirkan tata nilai
Islami pada masyarakat tersebut; dan (5) adanya teknologi disiplin yang kuat di
pesantren, dengan dukungan kharisma kiai yang kuat, pengaturan struktur ruang yang
terkendali, serta tata aturan yang ketat dan terkontrol.

Fungsi cultural broker yang dinyatakan oleh Azra, adalah memainkan peranan
menghubungkan, mendinamisir, dan merekayasa ketegangan-ketegangan yang

diakibatkan oleh adanya interaksi antara “great” dengan “little tradition” (tradisi besar

dan tradisi kecil). Great tradition tidak hanya berupa fenomena Islam internasional,

Page 81



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

tetapi juga pengaruh-pengaruh asing/non-Islam terhadap masyarakat Islam lokal
sehingga “kemasan baru Islam” (“a new face of localized Islam”) bisa diterima oleh
sebuah masyarakat setempat. Fungsi sebagai cultural broker ini, menemukan
legitimasinya, karena, melalui otoritas ilmu agama dan pengaruh institusi pesantrennya,
ulama (atau kiai), sering berperan menentukan dalam masalah-masalah sosial, politik,
dan perkembangan masyarakat di lingkungannya. Dalam pergulatan intensifnya sebagai
dinamisator di antara tradisi besar dan tradisi kecil inilah, ulama banyak membentuk
wajah Islam lokal, menghasilkan pemikiran dan karya-karya yang memperkaya
khazanah pemahaman keislaman di Nusantara .

Keunikan subkultur di pesantren seperti itu, bukan berarti pesantren anti
perubahan, tetapi tetap terbuka menerima perubahan, meski selektif dengan prinsip; al-
muhdfazah ‘ala al-qadimi as-salih wa al-akhzu bi al-jadidi al-aslah. Jadi, meskipun
kiai mendorong pesantren dan masyarakat di sekitar pesantren terbuka terhadap dunia
luar, pesantren tetap berpijak pada kearifan klasiknya, yakni, memelihara yang baik dari
tradisi lama, dan mengambil yang lebih baik dari perubahan baru.

Dewasa ini, seiring dengan perkembangan zaman, para pengamat dan praktisi
pendidikan, dikejutkan dengan fenomena yang terjadi pada pondok pesantren, yaitu: (1)
banyaknya lembaga pesantren yang tergusur sejak dilancarkannya perubahan atau
modernisasi pendidikan Islam di berbagai kawasan dunia muslim dan sebagian lembaga
pesantren tidak mampu bertahan '7; (2) banyaknya pesantren mengalami transformasi,
sehingga sebagian telah memasukkan lembaga pendidikan umum !%; (3) banyaknya
pesantren mengalami penurunan animo masyarakat, sehingga mengakibatkan jumlah
santri menurun setelah menyesuaikan diri dengan mengadopsi sedikit banyak isi dan
metodologi pendidikan umum; (4) sebagian pesantren enggan dengan perubahan (dan
lebih memilih menjaga budaya lama) dengan menolak masuknya kebijakan pemerintah
melalui Kementerian Agama (Kemenag) dan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
(Kemdikbud), karena khawatir akan kehilangan karakter budaya organisasi lembaganya
yang sudah mapan dan dipercaya masyarakat *.

Berdasarkan lokus penelitian tentang kepemimpinan kiai dalam memelihara

budaya organisasi di Pondok Modern Gontor, Pondok Pesantren Lirboyo Kediri, dan

17" Azyumardi Azra, “Pendidikan Islam,” Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta:
Logos, Wacana Ilmu, 2000.

18 Azra, “Pendidikan Islam.”

19 Mardiyah Mardiyah, “Kepemimpinan Kiai Dalam Memelihara Budaya Organisasi Di Pondok Modern
Gontor, Lirboyo Kediri, Dan Pesantren T Ebuireng Jombang,” TSAQAFAH 8, no. 1 (2012): 67-104.

Page 82



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Pesantren Tebuireng, Jombang, Mardiyah menemukan, bahwa kepemimpinan kiai
Pesantren Tebuireng dalam mengelola pendidikan pesantren (salaf) cenderung
terbelenggu oleh kebiasaan (the way they art), atau terjebak dengan romantisisme
sejarah kebesaran nama KH M Hasyim Asy’ari, yang membuat kepemimpinannya tidak
melakukan learn from the future, dan hanya terjebak pada learn from the past,
sementara dalam mengelola pendidikan formal sekolah dan madrasah, ia bersikap
reaktif terhadap perubahan-perubahan yang sering dilakukan oleh kebijakan
pemerintah. Pada kenyataannya, adanya diferensiasi jenis pendidikan di pesantren
Tebuireng justru tidak menambah jumlah santri bahkan cenderung menurun.

Sedangkan, kepemimpinan kiai di PM Gontor dan PP Lirboyo dalam mengelola
pendidikan pesantren, juga berdasarkan pengalaman (kebiasaan-kebiasaan) yang
dilakukan para pendiri pesantren. Agar tidak terbelenggu pada kebesaran
kesejarahannya, maka ia melakukan beberapa pengembangan pesantren dengan tetap
menjaga budaya pesantren yang sudah terbangun. Pada kenyataannya, dengan tetap
menjaga nilai-nilai pesantren, justru tingkat kepercayaan masyarakat meningkat pada
kedua pesantren tersebut, dengan indikasi jumlah santri cenderung meningkat dari tahun
ke tahun.

Hasil penelitian di atas, dapat menggugurkan tesis Snouck Hurgronje dalam
Benda yang menyatakan, bahwa pertandingan Islam melawan daya tarik pendidikan
Barat dan penyatuan kebudayaan, Islam pasti kalah. Begitu juga menggugurkan tesis 2
yang menyatakan, pesantren-pesantren besar dapat bertahan, hanya setelah
memasukkan lembaga-lembaga pendidikan umum dalam lingkungan pesantren, justru
kini semakin banyak pesantren yang menyelenggarakan Sekolah Menengah Pertama
(SMP) dan Sekolah Menengah Atas (SMA); dan atau satu, dua, telah membuka
universitas yang memiliki berbagai fakultas dalam cabang pengetahuan umum.

b. Tradisi Ilmiyah Pesantren

Salah satu tradisi yang melekat dalam kehidupan pesantren, adalah adanya self

learning (belajar secara mandiri), kemandirian dalam pembelajaran secara pribadi ini,

ditambahkan lagi dengan kecintaan terhadap ilmu pengetahuan, terutama Islamic

20 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai (Lembaga Penelitian,
Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1982).

Page 83



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

studies, menjadikan pesantren sebagai salah satu tipe pendidikan Islam yang potensial
untuk menyemai semangat ilmiah dan tradisi riset pesantren

Riset a la pesantren tentu memiliki karakteristik yang berbeda dengan riset
konvensional. Perbedaan ini berakar pada perbedaan konstruksi ontologi, epistemologi,
metodologi, dan aksiologi, antara riset a la pesantren dengan riset konvensional.
Perbedaan ini berakar pada sejarah sosial, sumber nilai, dan tradisi intelektualnya.
Sebagaimana diketahui, proses riset dan kajian akademik di Barat, tidak terlepas dari
kepentingan dominasi dan hegemoni, sehingga riset (pengetahuan) menjadi salah satu
pilar dari superioritas Barat. Dengan riset, Barat memimpin global intellectual
hegemony, bahkan sering menjadikan sains sebagai ancaman kemanusiaan 2.

Ironinya, hingga saat ini, Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN),
seperti, Universitas Islam Negeri (UIN), Institut Agama Islam Negeri (IAIN), Sekolah
Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN), maupun PTKI swasta, disinyalir masih tetap
dalam posisi sebagai teaching university, yang dalam banyak hal kualitasnya tidak
melebihi tradisi pendidikan dan pengajaran sekolah. Sementara berbagai universitas
yang men-declare sebagai research-university, selain masih berkutat pada kemampuan
finansial dan otonomi yang tak kunjung tuntas, juga terjebak dengan agenda-agenda
riset yang belum menggarap secara komprehensif kebutuhan bangsa pada tataran
empirik. Riset-riset yang ada, masih cenderung mengedepankan sisi ego-sektoral, dan
belum dikerangkakan dalam bingkai riset strategis bangsa. Terkadang cukup
mengenaskan juga, sebab banyak tema riset hanya bergerak mengamini apa
kepentingan dan kemauan international funding agency, di mana itu terlihat dalam
kebijakan dan prioritas risetnya. Karena itu, tidaklah terlambat, jika pesantren memulai

merevitalisasi tradisi riset sejak sekarang .

21 «Alj, Sholahuddin Muhsin. 2013. ‘Puasa Dan Tradisi Penguatan Riset Di Pesantren’, Dalam
Http://Www.Academia.Edu/4105553/Puasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesantren - Google Search,”
accessed August 16, 2016,
https://www.google.co.id/search?q=Ali%2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%80%9CPuasa+dan+Tradisi+
Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam+http%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F4105553
%?2FPuasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesantren&oq=Ali%?2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%80
%9CPuasa+dan+Tradisi+Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam+http%3A%2F%2Fwww.ac
ademia.edu%2F4105553%2FPuasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesantren&aqgs=chrome..69i57j69i160.238
0j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8.

22 Andik Wahyun Mugqoyyidin, “POTRET KONFLIK BERNUANSA AGAMA DI INDONESIA
(Signifikansi Model Resolusi Berbasis Teologi Transformatif),” ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman 12, no. 2
(2013): 319-44.

2 Mugoyyidin, “POTRET KONFLIK BERNUANSA AGAMA DI INDONESIA (Signifikansi Model
Resolusi Berbasis Teologi Transformatif).”

Page 84



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Pada konteks inilah, pesantren berpeluang besar dan sangat mungkin menjadi
research-university. Pertama, pesantren bukanlah semata institusi tingkat dasar dan
menengah, namun, juga tinggi, di mana terlihat dalam potensi sumber daya, jaringan,
khazanah, dan kelembagaan. Literatur kitab kuning yang dikaji pesantren, dalam
semua disiplinnya, banyak yang diakui sebagai world-class. Kedua, pesantren adalah
kampung-peradaban yang menyimpan aneka pengetahuan, jejak sejarah, sekaligus
preskripsi masa depan, yang itu tidak mungkin diabaikan dalam kerangka
keindonesiaan, bahkan pada dataran mondial. Ketiga, transformasi pesantren menjadi
institusi riset strategis tanpa kehilangan ruhnya, sebagai supporting-system
kelembagaan perjuangan di era globalisasi, cepat atau lambat merupakan keniscayaan
sejarah .

Dalam era kontemporer ini, merupakan sebuah tuntutan bagi pesantren untuk
membahas dan mengkaji materi-materi yang bersifat transformatif, seperti gender,
hermeneutika, figh al-Mar’ah (figh perempuan), pluralisme, multikulturalisme, Hak
Asasi Manusia (HAM), isu terorisme global, dan sebagainya. Definisi santri sekarang
ini, juga mencakup predikat mahasiswa, sehingga kajian-kajian Islam yang bersifat
transformatif-akademis juga merambah ke pesantren. Secara otomatis, pesantren tidak
hanya memperkuat dalam bidang figh, tasawwuf, dan nahwu, akan tetapi, diharapkan
juga mengembangkan materi kajian Islam transformatif.

Karenanya, membangun tradisi riset di institusi pesantren menjadi agenda yang
penting. Pertama, tantangan zaman yang semakin kompleks dan berlapis-lapis. Tanpa
tradisi riset transformatif, pesantren akan berada di arus marginal, dan kontribusinya
untuk menegakkan kemuliaan Islam dan kedaulatan bangsa akan sangat minimalis.
Sebaliknya, dengan riset, pesantren akan lebih berpeluang memandu jalannya sejarah
negeri ini, menuju tercapainya tujuan-tujuan nasional, terlebih menuju Ii takiina
kalimatullah hiyal-‘ulya.

Kedua, dengan Pesantren-Riset, kekayaan intelektualnya akan lebih mampu
dikelola sehingga dapat berkontribusi melalui pemikiran transformatif terhadap
berbagai kebuntuan-kebuntuan epistemis dan struktural di negeri ini. Warisan
khazanah intelektual yang sangat kaya, yang merangkum pengalaman dan akumulasi

pengetahuan berabad-abad, hanya akan menjadi monumen sejarah, jika gira’ah

24 Mugoyyidin, “POTRET KONFLIK BERNUANSA AGAMA DI INDONESIA (Signifikansi Model
Resolusi Berbasis Teologi Transformatif).”

Page 85



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN

Ma'rup
DI INDONESIA

(pembacaan) terhadapnya sekedar tikrar atau tabarrukan semata, tidak melalui riset
yang mendalam.

Ketiga, akselerasi transformasi menuju Pesantren-Riset semakin relevan, di
tengah-tengah sebagian besar riset perguruan tinggi yang bermuatan hidden agenda.
Padahal, sebagaimana dimengerti, bahwa di balik riset-riset tersebut, terselip
kepentingan ideologi dan modal yang maha-syahwat.

Pesantren-Riset akan mungkin diwujudkan apabila ditopang dengan sejumlah
prasyarat. Pertama, pesantren harus menjadi organisasi yang otonom, baik dalam
bidang finansial, maupun akademik. Artinya, adalah, adanya keleluasaan pengelola
dalam menjalankan program akademik secara transparan dan bertanggung jawab.
Makna lainnya, adalah, terhindar dari intervensi pihak eksternal yang mematikan
mimbar akademik.

Kedua, untuk bisa mencapai cita-citanya, Pesantren-Riset harus memiliki,
mempertahankan, dan menjaga martabatnya, terutama di bidang akademik yang
berkaitan dengan reputasi keunggulan Pesantren-Riset dalam mewarisi khazanah
pendidikan Islam berabad-abad.

Ketiga, agar bisa mencapai semua cita-citanya, Pesantren-Riset dituntut untuk
membuka diri (openness) dan memiliki wawasan global. Segala programnya harus
disesuaikan dengan standar kualitas internasional dan membidik entitas global. Hal itu
dapat dimulai dari standar pengelolaan, sistem dan proses pendidikan, kualitas riset,
hingga pengabdian kepada masyarakat. Pencapaian-pencapaian ini akan mengantar
Pesantren-Riset pada sebuah kondisi ideal good university governance.

Keempat, Pesantren-Riset dalam setiap langkahnya harus mendasarkan diri
kepada basis nilai dan tradisi yang berorientasi pada ketauhidan dan nilai-nilai
kerakyatan, yang dalam bahasa teologi disebut dengan nilai-nilai aswaja.

Kelima, prasyarat berikutnya adalah peningkatan kualitas terus menerus
(continuous improvement). Perbaikan kualitas ditandai dengan efektivitas, efisiensi,
dan peningkatan daya guna manfaat untuk masyarakat. Pesantren-Riset harus selalu
menempatkan dirinya sebagai satu organisasi yang berkualitas pada sektor pendidikan,
dengan mengabdikan diri sepenuhnya pada kepentingan agama dan bangsa.

Keenam, Pesantren-Riset harus sehat dan akuntabel. Sebagai institusi pendidikan
yang didirikan di tengah atmosfer kerakyatan, haruslah dimaknai sebagai milik rakyat

secara hakiki. Oleh sebab itu, segalanya harus digunakan secara efisien dan dapat

Page 86



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

dipertanggungjawabkan kepada masyarakat, baik dalam hal keuangan, pemanfaatan
sumber daya, aset, dan sebagainya.

Ketujuh, elemen terakhir agar bisa terus maju, adalah, peningkatan kesejahteraan
warga yang ada di dalamnya. Kesejahteraan di sini, melingkupi kesejahteraan material
maupun spiritual. Dengan adanya usaha peningkatan kesejahteraan, diharapkan
Pesantren-Riset bisa menjadi tumpuan masa depan bagi warga yang ada di dalamnya.

Berbicara esensi peran strategis pesantren, setidaknya, ada dua yang paling
penting, yaitu mencetak kader ulama yang mendalami ilmu agama dan pada saat yang
sama mengetahui, terampil, dan peduli terhadap persoalan keummatan. Pesantren
adalah tempat untuk mencetak kader “fagih fi ‘uliim ad-din dan faqih fi masalih al-
ummah”. Dengan peran semacam ini, dimungkinkan pesantren terlibat maksimal
dalam membangun bangsa, bahkan turut memberikan sumbangsih bagi peradaban
dunia. Melalui pesantren, para santri belajar ilmu-ilmu agama dan ilmu sosial yang
dibutuhkan masyarakat 2°.

Mencermati peran dan kontribusi strategis pesantren di Indonesia, seperti
tersebut di atas, diharapkan dapat mengembalikan kejayaan umat Islam yang pernah
menyinari dunia dengan ilmunya. Saat itu, Islam menjadi pusat peradaban, di mana, di
tempat lain, justru sedang mengalami kegelapan. Kemajuan ini diperoleh, karena
perhatian serius Islam terhadap pengembangan ilmu pengetahuan, di samping tetap
mempertahankan ilmu agama.

Sintesis, integritas, dan interkoneksitas ilmu termanifestasikan pada individu
ilmuwan saat itu. Banyak sekali ilmuwan Muslim terkenal, yang karya-karyanya
diakui tidak hanya di dunia Islam, tetapi juga di Barat. Ada Jabir Ibn Hayyan—orang
Barat menyebutnya Gebert—yang hidup antara tahun 721-815. Dia adalah seorang
tokoh Islam pertama, yang mempelajari dan mengembangkan Alchemi di dunia Islam.
Ilmu ini di kemudian hari berkembang, serta dikenal sebagai ilmu kimia.

Berikutnya, ada nama besar Abu Jusuf Ya’qub Ibn Ishaq al-Kindi (801/873). Al-
Kindi adalah seorang filosof Muslim dan ilmuwan dalam bidang filosofi, matematika,
logika, sampai kepada musik, dan ilmu kedokteran. Tak kalah mengagumkan juga,
adalah Muhammad Ibn Musa al-Khawarizmi (w. 863). Orang Eropa menyebutnya
Algorism, karena bukunya yang terkenal berjudul al-Jabr wa al-Mugabalah, yang

% Sri Haningsih, “Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia,” El Tarbawi 1,
no. 1 (2008).

Page 87



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

kemudian disalin oleh orang-orang Barat, dan disiplin ini di kemudian hari dikenal
dengan Aljabar *.

Peran madrasah dan kekayaan khazanah keilmuan, seperti Baitul Hikmah pada
zaman kejayaan Islam, yang telah memberi sumbangan berarti bagi kemajuan Islam,
dapat ditransfer oleh pesantren untuk dapat diterapkan saat ini, sehingga lembaga
Islam tersebut menjadi laboratorium ilmu pengetahuan agama dan pusat riset kegiatan
ilmiah.

Idealitas untuk menjadi pusat riset ilmu pengetahuan tersebut, kian mengukuhkan
terwujudnya prediksi Madjid tentang Universitas Tebuireng, Universitas Tremas,
Universitas Lirboyo, dan Universitas Pesantren lainnya di Indonesia. Hal ini cukup
beralasan, karena kemajuan Islam masa pertengahan, terutama sekali ditopang oleh
budaya riset. Jika melihat kuantitas pesantren di Tanah Air yang jumlahnya puluhan
ribu, kemudian mampu menjadi pusat riset ilmu pengetahuan, maka pengaruh
sekaligus perannya akan melebihi Baitul Hikmah dan dampaknya dapat meluas ke

seluruh penjuru dunia 7.

C. Kesimpulan

Uraian penulis di atas, kian menegaskan pentingnya upaya kontekstualisasi kitab
kuning, terutama dalam rangka menuju tradisi pemikiran Islam kritis—analitis—filosofis
yang itu akan berkembang dengan signifikan, apabila terjalin sinergitas keilmuan antara
pesantren—khususnya—dan Perguruan Tinggi Islam pada umumnya. Meminjam ungkapan
Abdullah, literatur al-kutub as-safra’ (kitab kuning) yang dikaji di pesantren, mesti
bergaul, bergumul, bersentuhan langsung, bahkan berdialog dengan literatur al-kutub al-
bayda’ (kitab putih), sebagaimana menjadi referensi Perguruan Tinggi Islam.

Di lain pihak, kebutuhan mengembangkan riset strategis-transformatif dalam
lingkungan pesantren, bukan hanya untuk menjawab tantangan eksternal, namun juga
untuk mengoptimalkan potensi, melipatgandakan peran, dan memperteguh posisinya
sebagai kekuatan transformatif bangsa. Melalui khazanah khas (genuine) dunia pesantren
yang disebut kitab kuning, elemen-elemen penting pesantren mampu menggerakkan,
bahkan menentukan laju perubahan zaman. Pada konteks inilah, pesantren sendiri

sebenarnya sangat mungkin menjadi world-class research-university. Hal itu dapat

% Azhar Arsyad, “Universitas Islam: Integrasi Dan Interkoneksitas Sains Dan Ilmu Agama Menuju
Peradaban Islam Universal,” Dalam Jurnal TSAQAFAH, Jurnal Peradaban Islam Edisi 3, no. 1 (2007).
27 Haningsih, “Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia.”

Page 88



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

terwujud, apabila lembaga Islam tersebut bertransformasi menjadi laboratorium ilmu

pengetahuan agama dan sekaligus pusat riset kegiatan ilmiah.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. Falsafah Kalam Di  Era  Postmodernisme.  1995.
http://philpapers.org/rec/ ABDFKD.

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Pustaka Pelajar, 2006.

“Ali, Sholahuddin Muhsin. 2013. ‘Puasa Dan Tradisi Penguatan Riset Di Pesantren’, Dalam
Http://Www.Academia.Edu/4105553/Puasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesan
tren - Google Search.” Accessed August 16, 2016.
https://www.google.co.id/search?q=Ali%2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%8
0%9CPuasa+dan+Tradisi+Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam
+http%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F4105553%2FPuasa_dan_Tradisi_Pengua
tan_Riset_di_Pesantren&oq=Ali%2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%80%9C
Puasa+dan+Tradisi+Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam+http
%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F4105553%2FPuasa_dan_Tradisi_Penguatan_
Riset_di_Pesantren&aqs=chrome..69i57j69i160.2380j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF

-8.
Arifin, Syamsul. “Pesantren Sebagai Saluran Mobilitas Sosial Suatu Pengantar Penelitian.”
Jurnal Salam 13, no. 1 (2011).

http://ejournal.umm.ac.id/index.php/salam/article/view/453.

Arifin, Syamsul. “Radikalisasi Paham Keagamaan Komunitas Pesantren.” Jurnal Salam 12,
no. 1 (2011). http://ejournal.umm.ac.id/index.php/salam/article/view/433.

Arsyad, Azhar. “Universitas Islam: Integrasi Dan Interkoneksitas Sains Dan Ilmu Agama
Menuju Peradaban Islam Universal.” Dalam Jurnal TSAQAFAH, Jurnal Peradaban
Islam Edisi 3, no. 1 (2007).

Assegaf, Abd Rachman. Pendidikan Islam Di Indonesia. Suka Press, 2007.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama: Timur Tengah Dan Kepulauan Nusantara Abad XVII &
XVIII: Akar Pembaruan Islam Indonesia. Kencana, 2004.

. “Pendidikan Islam.” Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru,

Jakarta: Logos, Wacana Ilmu, 2000.

. “Pesantren: Kontinuitas Dan Perubahan” Dalam Nurcholish Madjid, Bilik-

Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan.” Jakarta: Paramadina, 1997.

. “Tarajim Ulama Nusantara: Ke Arah Sejarah Sosial-Intelektual Ulama
Kita.” Pengantar” Dalam Bibit Suprapto, Ensiklopedi Ulama Nusantara: Riwayat
Hidup, Karya, Dan Sejarah Perjuangan 157 (2009).

Bakhtiar, Nurhasanah, and Keguruan UIN Suska Riau. “Pola Pendidikan Pesantren: Studi
Terhadap Pesantren Se-Kota Pekanbaru.” Dalam Http://Goo. GI/TP7vwz Diakses
Tanggal 27 (2013).

Benda, Harry J. The Crescent and the Rising Sun: Indonesia Islam under the Japanese
Occupation, 1942-1945. W. van Hoeve, 1958.

Bruinessen, Martin Van. “Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Kitab Kuning, Pesantren
and Tarekat).” Bandung: Penerbit Mizan, 1999.

Dawam Rahardjo, M. “Pergulatan Dunia Pesantren.” Membangun Dari, 1985.

Page 89



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. Lembaga
Penelitian, Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1982.

Fadhilah, Amir. “Struktur Dan Pola Kepemimpinan Kyai Dalam Pesantren Di Jawa.”
HUNAFA: Jurnal Studia Islamika 8, no. 1 (2011): 101-20.

Haningsih, Sri. “Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia.” El
Tarbawi 1, no. 1 (2008).

Hasbullah, Drs. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Pen. SIK., Fajar Inter Pratama Off
Set, Cet. I, Jakarta, 1995.

“Hasbullah, Moeflich. t.t. ‘Menggagas Rekonstruksi Pemikiran Ulama Sunda: Sebuah
Eksplorasi Awal’, Dalam
Http://Www.Academia.Edu/3595649/Menggagas_Rekonstruksi_Pemikiran_Ulama_
Sunda_Sebuah_Eksplorasi_Awal - Google Search.” Accessed August 16, 2016.
https://www.google.co.id/search?q=Hasbullah%2C+Moeflich.+t.t.+%E2%80%9CM
enggagas+Rekonstruksi+Pemikiran+Ulama+Sunda%3A+Sebuah+Eksplorasi+Awal
%E2%80%9D%?2C+dalam+http%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F3595649%2F
Menggagas_Rekonstruksi_Pemikiran_Ulama_Sunda_Sebuah_Eksplorasi_Awal&oq
=Hasbullah%2C+Moeflich.+t.t.+%E2%80%9CMenggagas+Rekonstruksi+Pemikiran
+Ulama+Sunda%3A+Sebuah+Eksplorasi+Awal%E2%80%9D%?2C+dalam+http%3
A%2F%2Fwww.academia.edu%2F3595649%2FMenggagas_Rekonstruksi_Pemikira
n_Ulama_Sunda_Sebuah_Eksplorasi_Awal&ags=chrome..69i57j69i60.1670j0j9&s0
urceid=chrome&ie=UTF-8.

Hefni, Moh. “Runtuhnya Hegemoni Negara Dalam Menentukan Kurikulum Pesantren.”
KARSA: Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman 19, no. 1 (2012): 62—72.

Horton, Paul B. “Sosiologi jilid 2: Paul B. Horton dan Chester L. Hunt; Penerjemah,
Aminuddin Ram.” 1992.

Huda, S. A. “Nurul. 2009.“.” Tradisi Menulis Populer Di Pondok Pesantren Hasyim Asy’ari
Yogyakarta” Dalam Jurnal Islam-Indonesia Edisi 1, no. 01 (2009): 1431.

Jabali, Fuad. IAIN Dan Modernisasi Islam Di Indonesia. Logos Wacana [lmu, 2002.

Kasdi, Abdurrahman. “Pendidikan Multikultural Di Pesantren Membangun Kesadaran
Keberagamaan Yang Inklusif.” Jurnal Ad-Din 4, no. 2 (2012): 211-21.

Koentjaraningrat. “Persepsi tentang Kebudayaan Nasional / oleh Koentjaraningrat.” 1982.

Madjid, Nurcholish. “Bilik-Bilik Pesantren: Potret Sebuah Perjalanan.” Jakarta:
Paramadina, 1997.

Mardiyah, Mardiyah. “Kepemimpinan Kiai Dalam Memelihara Budaya Organisasi Di
Pondok Modern Gontor, Lirboyo Kediri, Dan Pesantren T Ebuireng Jombang.”
TSAQAFAH 8, no. 1 (2012): 67-104.

Mastuhu. “Dinamika sistem pendidikan pesantren: suatu kajian tentang unsur dan nilai
sistem pendidikan pesantren.” 1994.

Mastuki, H. S., and M. Ishom El-Saha. “Intelektualisme Pesantren: Potret Tokoh Dan
Cakrawala Pemikiran Di Era Pertumbuhan Pesantren.” Jakarta: Diva Pustaka, 2003.

Mugqoyyidin, Andik Wahyun. “Potret Konflik Bernuansa Agama di Indonesia (Signifikansi
Model Resolusi Berbasis Teologi Transformatif).” ANALISIS: Jurnal Studi
Keislaman 12, no. 2 (2013): 319-44.

Said, Hasani Ahmad. “Meneguhkan Kembali Tradisi Pesantren Di Nusantara.” IBDA’ 9, no.
2 (2011): 178-93.

Siswanto, Oleh. Praksis Model Studi Islam dalam Komunitas Pesantren. n.d.

Solichin, Mohammad Muchlis. “Rekonstruksi Pendidikan Pesantren Sebagai Character
Building Menghadapi Tantangan Kehidupan Modern.” KARSA: Jurnal Sosial Dan
Budaya Keislaman 20, no. 1 (2012): 58-74.

Page 90



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN Ma’rup
DI INDONESIA

Suwito, Suwito. “Tradisi Sewelasan Sebagai Sistem Ta ‘Lim< M< Di Pesantren.” IBDA’ 9,
no. 2 (2011): 155-64.

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan Nilai-Nilai Indonesia Tranformasi Nasional Dan
Kebudayaan. Jakarta: The Wahid Institute, 2007.

Wahid, Abdurrahman. Menggerakkan Tradisi: Esai-Esai Pesantren. PT LKiS Pelangi
Aksara, 2001.
https://www.google.com/books?hl=en&Ir=&id=E1le_6PDmZ7sC&oi=fnd&pg=PR9
&dq=SEJARAH+PEMIKIRAN+MODERN+DALAM+ISLAM&ots=sczirq7j6 G&si
g=YrKI-V_CRd7TjT801A2jgCukK_c.

Yafie, Ali. Teologi Sosial: Telaah Kritis Persoalan Agama Dan Kermanusiaan. LKPSM,
1997.

@ @ © 2019 by the authors, Submitted for possible open access publication under the terms and
conditions of the Creative Commons  Aftribution  (CC  BY  SA}  license
EY SA (hitp:fereativecommans. orglicenses/by/d.0/).

Page 91




