
 Page 72 
 

A. Pendahuluan   

Dapat diamati bahwa tradisi intelektual pesantren pada masa lalu memiliki budaya riset 

yang sangat kuat. Karya-karya para ulama Nusantara pernah beredar luas dan menjadi 

rujukan penting di kawasan Jazirah Arab. Selain dalam bentuk kitab, berbagai karya lain 

seperti babad, serat besar, kearifan lokal, serta catatan sejarah hidup juga lahir dengan 

beragam tema dan bentuk ekspresi. Hal penting yang perlu ditegaskan ialah bahwa karya-

karya besar tersebut tidak mungkin tercipta tanpa adanya proses penelitian yang mendalam, 

tekun, dan berlangsung lama. Begitu pula dengan arsitektur masjid-masjid di Nusantara yang 

memiliki nilai estetika tinggi, yang jelas tidak terwujud tanpa riset yang serius sebelumnya. 

MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET 
TRANSFORMATIF PESANTREN DI INDONESIA 
 
 
Ma’rup* 

Universitas Islam An-Nur Lampung 
Jl. Pesantren No.01, Sidoharjo, Kec. Jati Agung, Kabupaten Lampung Selatan, Lampung 35365 
e-mail: oomkakek@gmail.com 
 

Abstract / Abstrak  Keywords / Kata kunci 

This paper examines the contextualization of kitab kuning (classical Islamic 
texts) and the transformative research tradition that has evolved within 
Indonesian pesantren (Islamic boarding schools). The long historical 
journey of pesantren in the Indonesian archipelago has produced profound 
social transformations and significantly influenced the religious life of 
Muslim communities. According to Bruinessen, pesantren have successfully 
established a great tradition in Islamic education rooted in the study of 
classical texts, commonly referred to as kitab kuning. As institutions that 
nurture both intellectual heritage and research culture, pesantren hold 
substantial potential in addressing contemporary and future societal 
challenges. The research paradigm within pesantren possesses unique 
characteristics that distinguish it from conventional research approaches. 
These distinctions arise from divergent ontological, epistemological, 
methodological, and axiological constructions, which are deeply grounded in 
the social history, core values, and intellectual traditions of the pesantren 
itself. 

 Pesantren 
Kitab kuning 
Tradition 
 

Tulisan ini mengulas proses kontekstualisasi kitab kuning serta tradisi riset 
transformatif yang berkembang di lingkungan pesantren Nusantara. 
Perjalanan panjang lembaga pesantren di wilayah ini telah menorehkan 
perubahan sosial yang mendalam dan berpengaruh besar terhadap 
kehidupan keagamaan masyarakat. Menurut pandangan Bruinessen, 
pesantren berhasil melahirkan sebuah tradisi agung (great tradition) dalam 
pendidikan Islam yang berakar pada kajian kitab-kitab klasik, yang dikenal 
luas dengan sebutan kitab kuning. Sebagai lembaga yang memelihara tradisi 
intelektual dan kegiatan riset, pesantren memiliki potensi besar dalam 
merespons tantangan dan persoalan zaman, baik di masa kini maupun masa 
mendatang. Model penelitian di pesantren memiliki ciri khas tersendiri yang 
membedakannya dari penelitian konvensional. Perbedaan tersebut muncul 
dari konstruksi ontologis, epistemologis, metodologis, dan aksiologis yang 
berbeda, yang bersumber dari sejarah sosial, nilai-nilai dasar, serta warisan 
tradisi intelektual pesantren itu sendiri 

 Pesantren 
Kitab Kuning 
Tradisi 
 

 

mailto:oomkakek@gmail.com


MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 73 
 

Untuk memperkuat peran pesantren dalam ranah pengetahuan, pendidikan, ekonomi, 

politik, teknologi, dan kebudayaan secara lebih optimal dan transformatif, lembaga ini perlu 

menghidupkan kembali tradisi riset yang telah lama memudar. Mustafied menegaskan bahwa 

melalui riset, seluruh aktivitas pesantren akan memiliki dasar data dan temuan yang sahih. 

Dengan demikian, pengembangan tradisi riset strategis di lingkungan pesantren tidak hanya 

berfungsi menjawab tantangan eksternal, tetapi juga menjadi sarana untuk mengoptimalkan 

potensi internal, memperluas kontribusi sosial, dan meneguhkan pesantren sebagai kekuatan 

transformatif bangsa. 

Kemampuan pesantren membangun peradaban, tidak bisa dilepaskan dari kiai dengan 

segala pemikiran dan karyanya sebagai tulang punggung pesantren. Peradaban agung 

merupakan barokah kiai yang tanpa lelah membangun pesantren, mengembangkan 

masyarakat, dan merawat tradisi intelektual-keilmuan yang mutawātir dari generasi ke 

generasi melalui transmisi kitab kuning 1. Melalui khazanah khas (genuine) dunia pesantren 

yang disebut kitab kuning, para kiai mampu menggerakkan, bahkan menentukan laju 

perubahan zaman. Para kiai dengan kreatif menyelami dan mendalami gerak kehidupan, yang 

dipahatkan dalam karya-karya tulis yang mengagumkan. Warisan kitab-kitab kuning selalu 

dikreasi untuk terus melaju selaras dengan tantangan zaman. Kreasi tersebut berbentuk aneka 

ragam, mulai dari kitab syarah, khulasah, mukhtasar, hingga menulis kitab baru dalam 

beragam bahasa 2. 

Tentang kelekatan kitab kuning dan pesantren, misalnya, dikemukakan oleh 

Maragustam dalam Assegaf  dengan menyebutnya sebagai tradisi yang sudah established, 

atau Mastuhu yang menyebut kitab kuning sebagai salah satu unsur dalam pesantren itu 

sendiri. Tradisi kitab kuning di pesantren ini tentu tidak terlepas dari hubungan intelektual 

keagamaan dengan para ulama Haramayn dan Hadramawt, tempat di mana banyak para 

pemimpin pesantren belajar agama. Tradisi pada madrasah di pesantren dalam pengamatan 

Azra juga tak lepas dari pengaruh madrasah-madrasah yang ada di Timur Tengah, yang 

dilihat dan dipelajari oleh para ulama Nusantara yang sedang berhaji atau menuntut ilmu di 

pusat Islam tersebut, walaupun bukti akan hal itu masih perlu penelitian lebih lanjut. 

Sebagai lembaga pendidikan yang memiliki karakteristik tipikal, pesantren memiliki 

tradisi keilmuan yang berbeda dengan tradisi keilmuan lembaga-lembaga lain. Apabila 

diamati dalam konteks aktivitas pendidikannya, pesantren lebih banyak memfokuskan pada 
 

1 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama: Timur Tengah Dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII: Akar 
Pembaruan Islam Indonesia (Kencana, 2004). 

2 S. A. Huda, “Nurul. 2009.“,” Tradisi Menulis Populer Di Pondok Pesantren Hasyim Asy’ari 
Yogyakarta” Dalam Jurnal Islam-Indonesia Edisi 1, no. 01 (2009): 1431. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 74 
 

tafaqquh fī ad-dīn, yaitu pendalaman pengalaman, perluasan pengetahuan, dan penguasaan 

khazanah ajaran agama Islam 3. Sebagai lembaga tafaqquh fī ad-dīn, lembaga ini mengkaji 

dan mengembangkan ilmu-ilmu keislaman (al-‘Ulūm asy-Syar’iyyah). Pengajaran di lembaga 

yang ditangani oleh para ulama dan kiai ini, bertumpu pada bahan pelajaran yang termuat 

dalam kitab-kitab yang sudah baku dalam dunia Islam, dengan tradisi dan disiplin yang sudah 

berjalan berkesinambungan selama berabad-abad. Pengajaran telah berhasil membentuk 

masyarakat bermoral dan beradab dengan tingkat kecerdasan yang berbeda-beda, mulai dari 

santri sampai kepada ‘alim (kiai dan ustadz), ‘allāmah dan mujtahīd 4. Wahid menegaskan, 

walaupun hal ini mungkin tidak begitu disadari selama ini, namun, bagaimanapun juga, 

terdapat diferensiasi yang mendasar antara manifestasi keilmuan di pesantren dan manifestasi 

keilmuan di lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya, di seluruh dunia Islam. 

Lebih lanjut, Wahid dalam Siswanto melihat, karena watak utamanya adalah lembaga 

pendidikan Islam, maka pesantren dengan sendirinya memiliki tradisi keilmuan tersendiri. 

Namun, tradisi ini mengalami perkembangan dari masa ke masa dan menampilkan 

manifestasi yang berubah-ubah dari waktu ke waktu. Walau demikian, masih dapat ditelusuri 

beberapa hal inti yang tetap merupakan tradisi keilmuan pesantren, sejak datangnya Islam ke 

Indonesia hingga saat ini. Kesemuanya itu menunjuk ke sebuah asal usul yang bersifat 

historis, sekaligus merupakan pendorong utama bagi berkembangnya pesantren itu sendiri. 

Dalam konteks inilah, sebagaimana ditekankan oleh Abdullah ke depan, tetap harus 

dibuka berbagai kemungkinan-kemungkinan upaya mengontekstualisasikan kitab-kitab 

kuning yang dikaji pesantren, dengan perkembangan kontemporer kajian ilmu-ilmu 

keislaman, baik melalui pintu diskursus Kalam, maupun dengan pendekatan keilmuan yang 

lain. 

Untuk menuju ke sana, tidak ada jalan lain bagi pesantren, selain mengembangkan 

tradisi kajian dan riset strategis untuk kepentingan kemuliaan Islam dan kedaulatan bangsa 

yang sejati. Dengan menjadi institusi yang kuat tradisi kajian dan risetnya, pesantren akan 

memberikan kontribusi besar dalam menjawab berbagai persoalan kekinian dan masa depan. 

Absennya dunia riset dalam institusi pesantren, menjadikannya sebatas teaching university, 

yang “pergerakannya” cenderung terpengaruh tren eksternal yang ada. Padahal, dahulu 

pesantren adalah great tradition, sebuah tradisi besar, yang jauh melampaui konsepsi sub-

culture a la Abdurrahman Wahid (Gus Dur), ataupun cultural broker a la Clifford Geertz. 

Sebagai entitas tradisi besar, pesantren menggerakkan peradaban, dus sebagai pusat 

 
3 Fuad Jabali, IAIN Dan Modernisasi Islam Di Indonesia (Logos Wacana Ilmu, 2002). 
4 Ali Yafie, Teologi Sosial: Telaah Kritis Persoalan Agama Dan Kermanusiaan (LKPSM, 1997). 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 75 
 

pengembangan ilmu, teknologi, pendidikan, dan bahkan, peradaban Nusantara (Mustafied, 

2013b). Artikel ini membahas upaya kontekstualisasi kitab kuning serta tradisi riset 

transformatif pesantren di Nusantara, yang mana hal itu, dalam hemat penulis, merupakan 

sebuah keniscayaan sejarah untuk dimulai saat ini juga, jika pesantren hendak 

mengembalikan jati dirinya sebagai the great tradition. 

 

B. Pembahasan 

1)  Kontekstualisasi Kitab Kuning 

Hasan dalam Mastuki dan El-Saha mengintrodusir, beberapa ciri khas yang 

paling menyolok dalam tradisi pesantren, yakni jaringan, silsilah, sanad, ataupun 

genealogi yang bersifat berkesinambungan, untuk menentukan tingkat efisoterisitas 

dan kualitas keulamaan seorang intelektual. Hal ini pula yang membedakan tradisi 

intelektual pesantren dengan tradisi di lingkungan kampus, dan bahkan lembaga-

lembaga pendidikan Islam lainnya 5. 

Secara umum, pesantren, seperti ditegaskan Hasbullah dan Dhofier merupakan 

lembaga pendidikan dan pengajaran agama Islam dengan cara nonklasikal, di mana 

seorang kiai mengajar santrinya berdasarkan kitab-kitab berbahasa Arab, yang ditulis 

oleh para ulama besar pada abad pertengahan (abad XII – XVI M). Kitab-kitab 

tersebut, baik kitab matan, syarah, maupun hasyiyah adalah kitab-kitab mu’tabarah 

dalam lingkungan ahl as-Sunnah wa al-Jamā’ah. Kitab-kitab tersebut, misalnya, 

Taqrib atau Fath al-Qarib, Safīnah an-Najah, Sullam at-Tawfīq, as-Sitt Mas’alah, 

Minhāj al-Qawim, al-Hawasy al-Madāniyat, Fath al-Qarib, al-Iqna, dan Fath al-

Mu’in. Setelah kitab tersebut, baru dilanjutkan dengan kitab fiqh lanjutan, baik yang 

berupa pendalaman materi ibadah ubudiyah, maupun materi yang lain. Di bidang 

tauhid, kitab-kitab kuning yang dipelajari di pondok pesantren, umumnya, adalah 

pemikiran Asy’ariyah yang berisi, antara lain, sifat wājib, mustahil, dan jā’iz Allah. 

Judul kitab tersebut, antara lain, al-‘Aqā’id as-Subra, ‘Aqidah asy-Syamsyiyyah, Matan 

al-Jawharah, Matan al-Bajuri, dan al-Kharidatul-Baliyat 6. 

Karenanya, pesantren merupakan, lembaga pendidikan Islam yang memerankan 

dirinya sebagai media dalam pentransmisian ilmu-ilmu keagamaan, melalui pengkajian 

kitab-kitab turaṡ. Sebuah tradisi yang telah berlangsung lama di dunia pesantren. 
 

5 Hasani Ahmad Said, “Meneguhkan Kembali Tradisi Pesantren Di Nusantara,” IBDA’ 9, no. 2 (2011): 
178–93. 

6 Moh Hefni, “Runtuhnya Hegemoni Negara Dalam Menentukan Kurikulum Pesantren,” KARSA: Jurnal 
Sosial Dan Budaya Keislaman 19, no. 1 (2012): 62–72. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 76 
 

Penguasaan kitab-kitab turaṡ menjadi sangat penting bagi santri, karena ia menjadi 

identitas kesantrian. Dalam hal ini, Hefni melihat standar kualitas seorang santri, 

diukur dari tingkat pemahaman dan penguasaannya akan kitab-kitab turaṡ/kuning 

tersebut. Pesantren dan kitab kuning, sudah menjadi dua sisi mata uang yang tidak 

dapat dipisahkan. 

Dalam karya monumentalnya, Kitab Kuning, Bruinessen menelusuri, 

kemunculan pesantren, adalah untuk mentransmisikan Islam tradisional sebagaimana 

yang terdapat dalam kitab-kitab klasik yang ditulis berabad-abad lalu. Dengan kata 

lain, tradisi, baik tradisi pemikiran maupun pelaku yang berkembang di pesantren, tak 

lain, merupakan implementasi ajaran-ajaran yang terkandung dalam kitab-kitab klasik. 

Dalam pandangannya, pesantren telah sukses membangun tradisi agung (great 

tradition) dalam pengajaran agama Islam berbasis kitab-kitab klasik yang populer 

dengan sebutan kitab kuning. Arifin menambahkan, bahwa tradisi yang dikembangkan 

pesantren, memiliki keunikan dan perbedaan, jika dibandingkan dengan tradisi dari 

entitas Islam lainnya di Indonesia, seperti kaum “reformis” atau “modernis”. Keunikan 

pesantren, tentu terlihat pada kegigihannya merawat tradisi keilmuan klasik, yang 

nyaris diabaikan oleh kaum modernis. 

Senada dengan itu, bagi Abdullah peran kelembagaan pesantren dalam 

meneruskan tradisi keilmuan Islam klasik sangatlah besar, terlepas dari apakah 

lembaga pesantren merupakan karya budaya yang bersifat indigenous (asli) Indonesia, 

ataukah model kelembagaan Islam yang diimpor dari Mesir, seperti yang diisyaratkan 

oleh Bruinessen tidak menjadi soal. 

Kitab kuning jumlahnya sangat banyak. Akan tetapi, yang banyak dimiliki para 

kiai dan diajarkan di pesantren, di Indonesia, adalah kitab-kitab yang umumnya karya 

ulama-ulama Mażhab Syāfi’i (Syāfi’iyyah). Pada akhir abad ke-20, kitab-kitab kuning 

yang beredar di kalangan kiai, di pesantren-pesantren Jawa dan Madura, jumlahnya 

mencapai 900 judul, dengan perincian; 20% bersubstansikan fiqh, dan sisanya adalah 

usūl ad-dīn berjumlah 17%, Bahasa Arab (nahwu, saraf, balagah) berjumlah 12%, 

hadiṡ 8%, tasawwuf 7%, akhlak 6%, pedoman doa dan wirid, mujarrabāt 5%, dan 

karya-karya pujian kepada Nabi Muhammad (qisās al-anbiyā’, mawlīd, manāqib) yang 

berjumlah 6% 7. 

 
7 Martin Van Bruinessen, “Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Kitab Kuning, Pesantren and 

Tarekat),” Bandung: Penerbit Mizan, 1999. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 77 
 

Fiqh mendapatkan porsi terbesar di pesantren. Madjid menjelaskan, besarnya 

porsi fiqh, karena keahlian dalam bidang ilmu itu berkaitan dengan kekuasaan, maka 

pengetahuan tentang hukum-hukum agama Islam, merupakan tangga naik yang paling 

langsung menuju pada status sosial politik yang lebih tinggi. Dengan demikian, 

meningkatlah minat seorang untuk mendalami ilmu ini dan terjadilah dominasi ilmu 

fiqh tersebut. 

Dalam disiplin tauhid atau akidah (ilmu yang berisi tentang dasar-dasar 

keyakinan seorang Muslim) menggunakan kitab ‘Aqīdah al-‘Awwām, Sullam at-

Tawfīq, Matan as-Sanūsī dan Tijānī. ‘Aqīdah al-‘Awwām adalah kitab singkat yang 

berbentuk sajak dan diperuntukkan bagi santri pemula. Pengarang kitab ini adalah 

Ahmad al-Marzūqī al-Mālikī al-Makkī. Sementara itu, masih ada kitab-kitab akidah 

lainnya yang dikaji di pesantren, seperti, Jawhar at-Tawhīd karangan Ibrāhīm al-

Laqqāni, dan syarah-nya, Tuhfah al-Murīd, kitab Fath al-Majīd yang dikarang oleh 

Nawāwī al-Bantani, kitab Jawāhir al-Kalāmiyah karangan Tāhir ibn Sālih al-Jazāyrī 8. 

Perhatian kalangan pesantren terhadap ilmu itu, lebih kecil daripada ilmu fiqh, 

meskipun ilmu tersebut dinamakan usūl (ilmu pokok/dasar), sedangkan fiqh adalah 

furū’ (cabang). Kurang populernya kajian ini, karena tidak berkaitan dengan kekuasaan 

(sosial politik) sebagaimana yang dimiliki oleh fiqh. Selain itu, kajian ini juga disebut 

ilmu Kalam, yang membuka pintu bagi pemikiran filsafat yang cenderung spekulatif, 

yang memberikan kecenderungan kurang minatnya kalangan pesantren untuk 

mendalaminya 9. 

Proses mempelajari kitab-kitab klasik tersebut, biasanya menggunakan sistem 

wetonan dan sorogan, atau lebih dikenal dengan ‘sorogan’ dan ‘bandongan’. Wetonan 

adalah pengajian yang inisiatifnya berasal dari kiai sendiri, baik dalam menentukan 

tempat, waktu, maupun fokus bahasannya (kitabnya). Sedangkan, sorogan, merupakan 

pengajian yang diajukan oleh seseorang, ataupun kelompok santri kepada kiainya 

untuk diajarkan kitab tertentu. Pengajian sistem sorogan ini, biasanya ditujukan 

kepada para santri yang prestasi belajarnya cukup baik, dan yang berminat akan suatu 

bahasan khusus sebagai bekal mempersiapkan diri sebagai penerus kiainya 10. 

 
8 Bruinessen, “Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Kitab Kuning, Pesantren and Tarekat).” 
9 Mohammad Muchlis Solichin, “Rekonstruksi Pendidikan Pesantren Sebagai Character Building 

Menghadapi Tantangan Kehidupan Modern,” KARSA: Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman 20, no. 1 (2012): 
58–74. 

10 Amir Fadhilah, “Struktur Dan Pola Kepemimpinan Kyai Dalam Pesantren Di Jawa,” HUNAFA: Jurnal 
Studia Islamika 8, no. 1 (2011): 101–20. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 78 
 

Kehebatan para kiai, baik dari segi kedalaman ilmu, maupun dalam melahirkan 

karya-karya, telah menarik minat, bukan hanya bagi masyarakat Indonesia, tetapi juga, 

berpengaruh besar pada dunia Islam pada umumnya. Azra, misalnya, menengarahi 

tidak sedikit kiai dari Indonesia yang menarik perhatian dunia internasional, sehingga 

biografinya dituliskan, terutama dengan bahasa Arab, sejak abad 18 Masehi. Tarajim 

(biografi ulama) Indonesia yang ditulis dan diterbitkan di Arab Saudi, antara lain, 

seperti, Sayyid Abdurrahman Abdushamad al-Palimbani (Palembang), Mahfudz at-

Termasi (Pacitan, Jawa Timur), Syaikh Nawawi al-Bantani (Banten), dan Syaikh 

Muhammad Yasin ibn Isa al-Padani (Padang). 

Tradisi keilmuan pesantren yang berpijak kepada kitab kuning itu, merupakan 

keunikan sekaligus keistimewaan pesantren. Upaya semisal, kontekstualisasi (tasyqîq) 

kitab kuning dengan membenturkannya dengan realitas kekinian, sebagaimana 

dilakukan sejumlah kalangan alumni pesantren, telah berhasil menyemarakkan 

gelombang intelektual yang relatif pasif. Hanya dengan cara demikian, kekayaan 

tradisi pesantren terus digelorakan dan dibunyikan dalam lingkungan budaya yang jauh 

berbeda dengan masa lalunya. Di sinilah sesungguhnya tugas pesantren untuk merawat 

akar tradisinya, sekaligus pada saat yang sama mengontekstualisasikannya dalam 

situasi kekinian 11. 

Dalam konteks tersebut, penulis melihat relevansi yang signifikan, terkait 

perlunya mengontekstualisasikan pemahaman kitab kuning dengan berbagai 

problematika kekinian. Pintu ke arah sana, sebagaimana ditawarkan Abdullah dapat 

melalui diskursus Teologi Islam dan Ilmu Kalam. Secara ringkas, diskursus 

pemahaman Teologi Islam dan Kalam, sah-sah saja mempelajari dengan detail 

berbagai perbedaan pandangan teologis aliran-aliran Kalam di era klasik. Namun, pada 

saat yang sama, Teologi Islam kontemporer harus bersedia membuka diri dan 

berdialog dengan pemikiran falsafah modern, yang mesti diakui turut membidangi arus 

besar perubahan sosial di era kecanggihan ilmu pengetahuan dan teknologi sekarang 

ini. 

Menariknya, kontekstualisasi kitab kuning dalam rangka menuju tradisi 

pemikiran Islam kritis―analitis―filosofis hanya akan berkembang dengan signifikan, 

apabila terjalin sinergitas keilmuan antara pesantren‒khususnya‒dan Perguruan Tinggi 

Islam pada umumnya. Lebih jelasnya, literatur al-kutub as-safra’ (kitab kuning) yang 

 
11 Nurhasanah Bakhtiar and Keguruan UIN Suska Riau, “Pola Pendidikan Pesantren: Studi Terhadap 

Pesantren Se-Kota Pekanbaru,” Dalam Http://Goo. Gl/TP7vwz Diakses Tanggal 27 (2013). 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 79 
 

dikaji di pesantren, mesti bergaul, bergumul, bersentuhan langsung, bahkan berdialog 

dengan literatur al-kutub al-bayda’ (kitab putih) sebagaimana menjadi referensi 

Perguruan Tinggi Islam. Abdullah menegaskan, hal ini sangat dimungkinkan, karena 

tidak sedikit dalam buku-buku putih itu termuat hal-hal substantif-akademik yang 

belum terurai dalam berbagai al-kutub as-safra’ tersebut. 

. 

2)  Pembahasan 

a. Posisi Pesantgren dalam Sistem Sosial 

Pesantren merupakan institusi pendidikan yang di samping memiliki keunikan 

juga memperlihatkan perkembangan yang dinamis. Unik, karena pesantren memiliki 

perbedaan bila dibandingkan dengan institusi pendidikan lainnya di Tanah Air 12. 

Pesantren dengan kiainya, telah dikenal sebagai pialang budaya (cultural broker), 

sehingga selalu mampu bertahan, meski di tengah derasnya benturan arus modernitas, 

sehingga Gus Dur menyebut pesantren sebagai subkultur 13. Lebih lanjut, Wahid dalam 

Suwito dan Said menegaskan, ada tiga elemen dasar yang membentuk pondok 

pesantren sebagai subkultur: (1) pola kepemimpinan pondok pesantren yang mandiri, 

tidak terkooptasi oleh negara, (2) kitab-kitab rujukan umum yang selalu digunakan dari 

berbagai abad, dan (3) sistem nilai (value system) yang digunakan adalah bagian dari 

masyarakat luas. Sebuah subkultur akan memiliki pola-pola reproduksi dan resistensi 

budaya yang kuat melekat pada pesantren. 

Kepemimpinan kiai di pondok pesantren sangat unik, karena mereka 

menggunakan sistem kepemimpinan pra-modern dengan mendasarkan pada asas saling 

percaya. Ketaatan santri kepada kiainya lebih didasarkan pada sebuah pengharapan, 

yaitu dapat limpahan barākah (grace). Sedangkan, elemen kedua, yaitu 

pemelihara/pentransfer khazanah Islam klasik dengan sistem periwayatan ilmu melalui 

jalur yang jelas dari pihak-pihak yang dinilai juga memiliki otoritas keulamaan yang 

dapat dipertanggungjawabkan, yang sumber literaturnya sering disebut dengan “kitab 

kuning”. Kemudian, sistem nilai yang dianut pesantren, sesungguhnya merupakan 

refleksi atas nilai-nilai yang dibangun oleh kalangan salāf as-sālih yang diderivasi dari 

 
12 Syamsul Arifin, “PESANTREN SEBAGAI SALURAN MOBILITAS SOSIAL Suatu Pengantar 

Penelitian,” Jurnal Salam 13, no. 1 (2011), http://ejournal.umm.ac.id/index.php/salam/article/view/453. 
13 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan Nilai-Nilai Indonesia Tranformasi Nasional Dan 

Kebudayaan (Jakarta: The Wahid Institute, 2007). 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 80 
 

berbagai literatur klasik sebagai sumber nilainya, dengan mendasarkan pada ketaatan 

kepada para kiai yang diyakini menjadi sumber barākah 14. 

Dalam kepustakaan sosiologi, misalnya, yang ditulis oleh Horton subkultur 

(subculture), diartikan sebagai sekelompok pola perilaku yang tetap memiliki hubungan 

dengan kebudayaan umum suatu masyarakat, tetapi pada bagian tertentu memiliki 

kekhususan yang dapat dibedakan dengan pola yang berlaku secara umum dalam 

masyarakat. Dengan konsep tersebut, Wahid dalam Arifin ingin menggambarkan 

kekhususan yang dimiliki pesantren, kendati pada sisi yang lain, tetap bisa ditemukan 

kesamaan dengan institusi pendidikan pada umumnya. 

Sesuatu yang bercorak khusus (subkultur) seperti pada kasus pesantren, tidak 

jarang pula ditemukan keunggulan di dalamnya, di samping juga beberapa kelemahan. 

Keunggulan yang dimiliki pesantren, secara mengejutkan disampaikan oleh 

Soetomo―tokoh pergerakan nasional yang mendirikan Boedi Oetomo pada 1908 dan 

Persatuan Bangsa Indonesia pada tahun 1930-an―ketika terlibat polemik kebudayaan 

pada tahun 1930-an dengan Sutan Takdir Alisjahbana. Terjadinya polemik dipicu oleh 

gagasan Alisjahbana tentang supremasi kebudayaan Barat atas kebudayaan Indonesia. 

Alisjahbana berpandangan, kebudayaan Barat yang mengutamakan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, ekonomi, dan ketrampilan berorganisasi, perlu ditiru oleh 

bangsa Indonesia agar setara, bahkan bisa lebih dinamis dari Barat. Soetomo 

mengungkapkan ketidaksetujuannya pada gagasan progresif Alisjahbana. Baginya, 

bangsa Indonesia tidak perlu merujuk pada Barat, karena telah memiliki khazanah 

kebudayaan yang lebih genuine, yaitu pesantren. Soetomo rupanya tertarik pada 

kolektivisme pesantren, yang cocok dengan bangsa Indonesia yang mengutamakan 

kekeluargaan 15. 

Walau demikian, gambaran subkultur pesantren hanya mampu menjelaskan dunia 

pesantren yang unik, dan belum bersentuhan dengan elemen-elemen dari luar dirinya; 

seperti organisasi, manajemen sumber daya manusia, dana, fisik, informasi, ilmu 

pengetahuan dan teknologi 16.  Itu sebabnya, Hadimulyo dalam Rahardjo (1985) 

cenderung menggunakan istilah “institusi kultural” yang mengandung konotasi lebih 

longgar daripada subkultur. Dengan demikian, pesantren akan dilihat dalam pengertian 

 
14 Suwito Suwito, “TRADISI SEWELASAN SEBAGAI SISTEM TA ‘LIM< M< DI PESANTREN,” 

IBDA’ 9, no. 2 (2011): 155–64. 
15 Koentjaraningrat, “Persepsi tentang Kebudayaan Nasional / oleh Koentjaraningrat,” 1982. 
16 Abdurrahman Kasdi, “Pendidikan Multikultural Di Pesantren Membangun Kesadaran Keberagamaan 

Yang Inklusif,” Jurnal Ad-Din 4, no. 2 (2012): 211–21. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 81 
 

“budaya pesantren” yang dalam realitas empiris lebih tampak sebagai counter culture, 

yang seringkali memiliki nilai-nilai dan norma yang berbeda dengan kultur yang 

dianggap dominan. 

Sejarah panjang pesantren di Jawa, telah membawa perubahan dan pergeseran 

sosial yang cukup signifikan bagi masyarakat agama dalam segala aspeknya. Maka 

cukup beralasan, kalau banyak peneliti yang menyimpulkan, bahwa pesantren adalah 

lembaga pendidikan, dakwah, dan agen pembangunan masyarakat yang berbasis pada 

wawasan dan wacana keislaman. Pada posisi seperti ini, Azra tidaklah berlebihan, 

tatkala menyatakan, bahwa: 

Dengan posisi dan kedudukannya yang khas, pesantren diharapkan menjadi 
alternatif pembangunan yang berpusat pada masyarakat itu sendiri (people-entered 
development) dan sekaligus sebagai pusat pengembangan pembangunan yang 
berorientasi pada nilai (value-oriented development)… Pesantren dengan kiainya 
memainkan peran sebagai “cultural broker” (pialang budaya) dalam pengertian seluas-
luasnya. 
 

Penilaian Azra tersebut, sekaligus mendukung tesis Gus Dur sebelumnya, yang 

menyebut pesantren sebagai subkultur. Setidaknya, ada beberapa unsur yang 

menguatkan tesis tersebut, yaitu: (1) tradisi kehidupan yang jelas khas/unik, berbeda 

dengan kehidupan di luar pesantren, misalnya, model pendidikan Islam yang turun 

menurun dengan metode bandongan, sorogan, dan wetonan; (2) ruang pendukung yang 

khas di pesantren, berupa asrama, masjid, dan dalem kiai, sehingga interaksi tiga 

elemen pesantren, antara kiai, santri, dan kitab kuning, berjalan secara intensif, 

sehingga memungkinkan terjadinya proses pembentukan tata nilai sebagai way of life di 

pesantren; (3) kuatnya sistem “barakah”, yaitu, sebuah kesadaran spiritual terhadap 

dampak khidmah (pengabdian) dan ketaatan terhadap kiai, akan membuahkan efek 

positif bagi tercapainya cita-cita santri. Karena itu, jalan sufistik di kalangan pesantren 

berkembang dengan baik; (4) terbangunnya komunikasi produktif antara pesantren 

dengan masyarakat sekitar, sehingga dalam dialektikanya akan melahirkan tata nilai 

Islami pada masyarakat tersebut; dan (5) adanya teknologi disiplin yang kuat di 

pesantren, dengan dukungan kharisma kiai yang kuat, pengaturan struktur ruang yang 

terkendali, serta tata aturan yang ketat dan terkontrol. 

Fungsi cultural broker yang dinyatakan oleh Azra, adalah memainkan peranan 

menghubungkan, mendinamisir, dan merekayasa ketegangan-ketegangan yang 

diakibatkan oleh adanya interaksi antara “great” dengan “little tradition” (tradisi besar 

dan tradisi kecil). Great tradition tidak hanya berupa fenomena Islam internasional, 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 82 
 

tetapi juga pengaruh-pengaruh asing/non-Islam terhadap masyarakat Islam lokal 

sehingga “kemasan baru Islam” (“a new face of localized Islam”) bisa diterima oleh 

sebuah masyarakat setempat. Fungsi sebagai cultural broker ini, menemukan 

legitimasinya, karena, melalui otoritas ilmu agama dan pengaruh institusi pesantrennya, 

ulama (atau kiai), sering berperan menentukan dalam masalah-masalah sosial, politik, 

dan perkembangan masyarakat di lingkungannya. Dalam pergulatan intensifnya sebagai 

dinamisator di antara tradisi besar dan tradisi kecil inilah, ulama banyak membentuk 

wajah Islam lokal, menghasilkan pemikiran dan karya-karya yang memperkaya 

khazanah pemahaman keislaman di Nusantara .    

Keunikan subkultur di pesantren seperti itu, bukan berarti pesantren anti 

perubahan, tetapi tetap terbuka menerima perubahan, meski selektif dengan prinsip; al-

muhāfazah ‘alā al-qadīmi as-sālih wa al-akhżu bi al-jadīdi al-aslah. Jadi, meskipun 

kiai mendorong pesantren dan masyarakat di sekitar pesantren terbuka terhadap dunia 

luar, pesantren tetap berpijak pada kearifan klasiknya, yakni, memelihara yang baik dari 

tradisi lama, dan mengambil yang lebih baik dari perubahan baru. 

Dewasa ini, seiring dengan perkembangan zaman, para pengamat dan praktisi 

pendidikan, dikejutkan dengan fenomena yang terjadi pada pondok pesantren, yaitu: (1) 

banyaknya lembaga pesantren yang tergusur sejak dilancarkannya perubahan atau 

modernisasi pendidikan Islam di berbagai kawasan dunia muslim dan sebagian lembaga 

pesantren tidak mampu bertahan 17; (2) banyaknya pesantren mengalami transformasi, 

sehingga sebagian telah memasukkan lembaga pendidikan umum 18; (3) banyaknya 

pesantren mengalami penurunan animo masyarakat, sehingga mengakibatkan jumlah 

santri menurun setelah menyesuaikan diri dengan mengadopsi sedikit banyak isi dan 

metodologi pendidikan umum; (4) sebagian pesantren enggan dengan perubahan (dan 

lebih memilih menjaga budaya lama) dengan menolak masuknya kebijakan pemerintah 

melalui Kementerian Agama (Kemenag) dan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

(Kemdikbud), karena khawatir akan kehilangan karakter budaya organisasi lembaganya 

yang sudah mapan dan dipercaya masyarakat 19. 

Berdasarkan lokus penelitian tentang kepemimpinan kiai dalam memelihara 

budaya organisasi di Pondok Modern Gontor, Pondok Pesantren Lirboyo Kediri, dan 

 
17 Azyumardi Azra, “Pendidikan Islam,” Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta: 

Logos, Wacana Ilmu, 2000. 
18 Azra, “Pendidikan Islam.” 
19 Mardiyah Mardiyah, “Kepemimpinan Kiai Dalam Memelihara Budaya Organisasi Di Pondok Modern 

Gontor, Lirboyo Kediri, Dan Pesantren T Ebuireng Jombang,” TSAQAFAH 8, no. 1 (2012): 67–104. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 83 
 

Pesantren Tebuireng, Jombang, Mardiyah menemukan, bahwa kepemimpinan kiai 

Pesantren Tebuireng dalam mengelola pendidikan pesantren (salaf) cenderung 

terbelenggu oleh kebiasaan (the way they art), atau terjebak dengan romantisisme 

sejarah kebesaran nama KH M Hasyim Asy’ari, yang membuat kepemimpinannya tidak 

melakukan learn from the future, dan hanya terjebak pada learn from the past, 

sementara dalam mengelola pendidikan formal sekolah dan madrasah, ia bersikap 

reaktif terhadap perubahan-perubahan yang sering dilakukan oleh kebijakan 

pemerintah. Pada kenyataannya, adanya diferensiasi jenis pendidikan di pesantren 

Tebuireng justru tidak menambah jumlah santri bahkan cenderung menurun. 

Sedangkan, kepemimpinan kiai di PM Gontor dan PP Lirboyo dalam mengelola 

pendidikan pesantren, juga berdasarkan pengalaman (kebiasaan-kebiasaan) yang 

dilakukan para pendiri pesantren. Agar tidak terbelenggu pada kebesaran 

kesejarahannya, maka ia melakukan beberapa pengembangan pesantren dengan tetap 

menjaga budaya pesantren yang sudah terbangun. Pada kenyataannya, dengan tetap 

menjaga nilai-nilai pesantren, justru tingkat kepercayaan masyarakat meningkat pada 

kedua pesantren tersebut, dengan indikasi jumlah santri cenderung meningkat dari tahun 

ke tahun. 

Hasil penelitian di atas, dapat menggugurkan tesis Snouck Hurgronje dalam 

Benda yang menyatakan, bahwa pertandingan Islam melawan daya tarik pendidikan 

Barat dan penyatuan kebudayaan, Islam pasti kalah. Begitu juga menggugurkan tesis 20 

yang menyatakan, pesantren-pesantren besar dapat bertahan, hanya setelah 

memasukkan lembaga-lembaga pendidikan umum dalam lingkungan pesantren, justru 

kini semakin banyak pesantren yang menyelenggarakan Sekolah Menengah Pertama 

(SMP) dan Sekolah Menengah Atas (SMA); dan atau satu, dua, telah membuka 

universitas yang memiliki berbagai fakultas dalam cabang pengetahuan umum.   

b. Tradisi Ilmiyah Pesantren 

Salah satu tradisi yang melekat dalam kehidupan pesantren, adalah adanya self 

learning (belajar secara mandiri), kemandirian dalam pembelajaran secara pribadi ini, 

ditambahkan lagi dengan kecintaan terhadap ilmu pengetahuan, terutama Islamic 

 
20 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai (Lembaga Penelitian, 

Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1982). 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 84 
 

studies, menjadikan pesantren sebagai salah satu tipe pendidikan Islam yang potensial 

untuk menyemai semangat ilmiah dan tradisi riset pesantren 21 

Riset a la pesantren tentu memiliki karakteristik yang berbeda dengan riset 

konvensional. Perbedaan ini berakar pada perbedaan konstruksi ontologi, epistemologi, 

metodologi, dan aksiologi, antara riset a la pesantren dengan riset konvensional. 

Perbedaan ini berakar pada sejarah sosial, sumber nilai, dan tradisi intelektualnya. 

Sebagaimana diketahui, proses riset dan kajian akademik di Barat, tidak terlepas dari 

kepentingan dominasi dan hegemoni, sehingga riset (pengetahuan) menjadi salah satu 

pilar dari superioritas Barat. Dengan riset, Barat memimpin global intellectual 

hegemony, bahkan sering menjadikan sains sebagai ancaman kemanusiaan 22. 

Ironinya, hingga saat ini, Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN), 

seperti, Universitas Islam Negeri (UIN), Institut Agama Islam Negeri (IAIN), Sekolah 

Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN), maupun PTKI swasta, disinyalir masih tetap 

dalam posisi sebagai teaching university, yang dalam banyak hal kualitasnya tidak 

melebihi tradisi pendidikan dan pengajaran sekolah. Sementara berbagai universitas 

yang men-declare sebagai research-university, selain masih berkutat pada kemampuan 

finansial dan otonomi yang tak kunjung tuntas, juga terjebak dengan agenda-agenda 

riset yang belum menggarap secara komprehensif kebutuhan bangsa pada tataran 

empirik. Riset-riset yang ada, masih cenderung mengedepankan sisi ego-sektoral, dan 

belum dikerangkakan dalam bingkai riset strategis bangsa. Terkadang cukup 

mengenaskan juga, sebab banyak tema riset hanya bergerak mengamini apa 

kepentingan dan kemauan international funding agency, di mana itu terlihat dalam 

kebijakan dan prioritas risetnya. Karena itu, tidaklah terlambat, jika pesantren memulai 

merevitalisasi tradisi riset sejak sekarang 23. 

 
21 “Ali, Sholahuddin Muhsin. 2013. ‘Puasa Dan Tradisi Penguatan Riset Di Pesantren’, Dalam 

Http://Www.Academia.Edu/4105553/Puasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesantren - Google Search,” 
accessed August 16, 2016, 
https://www.google.co.id/search?q=Ali%2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%80%9CPuasa+dan+Tradisi+
Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam+http%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F4105553
%2FPuasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesantren&oq=Ali%2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%80
%9CPuasa+dan+Tradisi+Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam+http%3A%2F%2Fwww.ac
ademia.edu%2F4105553%2FPuasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesantren&aqs=chrome..69i57j69i60.238
0j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8. 

22 Andik Wahyun Muqoyyidin, “POTRET KONFLIK BERNUANSA AGAMA DI INDONESIA 
(Signifikansi Model Resolusi Berbasis Teologi Transformatif),” ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman 12, no. 2 
(2013): 319–44. 

23 Muqoyyidin, “POTRET KONFLIK BERNUANSA AGAMA DI INDONESIA (Signifikansi Model 
Resolusi Berbasis Teologi Transformatif).” 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 85 
 

Pada konteks inilah, pesantren berpeluang besar dan sangat mungkin menjadi 

research-university. Pertama, pesantren bukanlah semata institusi tingkat dasar dan 

menengah, namun, juga tinggi, di mana terlihat dalam potensi sumber daya, jaringan, 

khazanah, dan kelembagaan. Literatur kitab kuning yang dikaji pesantren, dalam 

semua disiplinnya, banyak yang diakui sebagai world-class. Kedua, pesantren adalah 

kampung-peradaban yang menyimpan aneka pengetahuan, jejak sejarah, sekaligus 

preskripsi masa depan, yang itu tidak mungkin diabaikan dalam kerangka 

keindonesiaan, bahkan pada dataran mondial. Ketiga, transformasi pesantren menjadi 

institusi riset strategis tanpa kehilangan ruhnya, sebagai supporting-system 

kelembagaan perjuangan di era globalisasi, cepat atau lambat merupakan keniscayaan 

sejarah 24. 

Dalam era kontemporer ini, merupakan sebuah tuntutan bagi pesantren untuk 

membahas dan mengkaji materi-materi yang bersifat transformatif, seperti gender, 

hermeneutika, fiqh al-Mar’ah (fiqh perempuan), pluralisme, multikulturalisme, Hak 

Asasi Manusia (HAM), isu terorisme global, dan sebagainya. Definisi santri sekarang 

ini, juga mencakup predikat mahasiswa, sehingga kajian-kajian Islam yang bersifat 

transformatif-akademis juga merambah ke pesantren. Secara otomatis, pesantren tidak 

hanya memperkuat dalam bidang fiqh, tasawwuf, dan nahwu, akan tetapi, diharapkan 

juga mengembangkan materi kajian Islam transformatif. 

Karenanya, membangun tradisi riset di institusi pesantren menjadi agenda yang 

penting. Pertama, tantangan zaman yang semakin kompleks dan berlapis-lapis. Tanpa 

tradisi riset transformatif, pesantren akan berada di arus marginal, dan kontribusinya 

untuk menegakkan kemuliaan Islam dan kedaulatan bangsa akan sangat minimalis. 

Sebaliknya, dengan riset, pesantren akan lebih berpeluang memandu jalannya sejarah 

negeri ini, menuju tercapainya tujuan-tujuan nasional, terlebih menuju li takūna 

kalimatullāh hiyal-‘ulyā. 

Kedua, dengan Pesantren-Riset, kekayaan intelektualnya akan lebih mampu 

dikelola sehingga dapat berkontribusi melalui pemikiran transformatif terhadap 

berbagai kebuntuan-kebuntuan epistemis dan struktural di negeri ini. Warisan 

khazanah intelektual yang sangat kaya, yang merangkum pengalaman dan akumulasi 

pengetahuan berabad-abad, hanya akan menjadi monumen sejarah, jika qirā’ah 

 
24 Muqoyyidin, “POTRET KONFLIK BERNUANSA AGAMA DI INDONESIA (Signifikansi Model 

Resolusi Berbasis Teologi Transformatif).” 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 86 
 

(pembacaan) terhadapnya sekedar tikrar atau tabarrukan semata, tidak melalui riset 

yang mendalam. 

Ketiga, akselerasi transformasi menuju Pesantren-Riset semakin relevan, di 

tengah-tengah sebagian besar riset perguruan tinggi yang bermuatan hidden agenda. 

Padahal, sebagaimana dimengerti, bahwa di balik riset-riset tersebut, terselip 

kepentingan ideologi dan modal yang maha-syahwat. 

Pesantren-Riset akan mungkin diwujudkan apabila ditopang dengan sejumlah 

prasyarat. Pertama, pesantren harus menjadi organisasi yang otonom, baik dalam 

bidang finansial, maupun akademik. Artinya, adalah, adanya keleluasaan pengelola 

dalam menjalankan program akademik secara transparan dan bertanggung jawab. 

Makna lainnya, adalah, terhindar dari intervensi pihak eksternal yang mematikan 

mimbar akademik. 

Kedua, untuk bisa mencapai cita-citanya, Pesantren-Riset harus memiliki, 

mempertahankan, dan menjaga martabatnya, terutama di bidang akademik yang 

berkaitan dengan reputasi keunggulan Pesantren-Riset dalam mewarisi khazanah 

pendidikan Islam berabad-abad. 

Ketiga, agar bisa mencapai semua cita-citanya, Pesantren-Riset dituntut untuk 

membuka diri (openness) dan memiliki wawasan global. Segala programnya harus 

disesuaikan dengan standar kualitas internasional dan membidik entitas global. Hal itu 

dapat dimulai dari standar pengelolaan, sistem dan proses pendidikan, kualitas riset, 

hingga pengabdian kepada masyarakat. Pencapaian-pencapaian ini akan mengantar 

Pesantren-Riset pada sebuah kondisi ideal good university governance. 

Keempat, Pesantren-Riset dalam setiap langkahnya harus mendasarkan diri 

kepada basis nilai dan tradisi yang berorientasi pada ketauhidan dan nilai-nilai 

kerakyatan, yang dalam bahasa teologi disebut dengan nilai-nilai aswaja. 

Kelima, prasyarat berikutnya adalah peningkatan kualitas terus menerus 

(continuous improvement). Perbaikan kualitas ditandai dengan efektivitas, efisiensi, 

dan peningkatan daya guna manfaat untuk masyarakat. Pesantren-Riset harus selalu 

menempatkan dirinya sebagai satu organisasi yang berkualitas pada sektor pendidikan, 

dengan mengabdikan diri sepenuhnya pada kepentingan agama dan bangsa. 

Keenam, Pesantren-Riset harus sehat dan akuntabel. Sebagai institusi pendidikan 

yang didirikan di tengah atmosfer kerakyatan, haruslah dimaknai sebagai milik rakyat 

secara hakiki. Oleh sebab itu, segalanya harus digunakan secara efisien dan dapat 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 87 
 

dipertanggungjawabkan kepada masyarakat, baik dalam hal keuangan, pemanfaatan 

sumber daya, aset, dan sebagainya.  

Ketujuh, elemen terakhir agar bisa terus maju, adalah, peningkatan kesejahteraan 

warga yang ada di dalamnya. Kesejahteraan di sini, melingkupi kesejahteraan material 

maupun spiritual. Dengan adanya usaha peningkatan kesejahteraan, diharapkan 

Pesantren-Riset bisa menjadi tumpuan masa depan bagi warga yang ada di dalamnya. 

Berbicara esensi peran strategis pesantren, setidaknya, ada dua yang paling 

penting, yaitu mencetak kader ulama yang mendalami ilmu agama dan pada saat yang 

sama mengetahui, terampil, dan peduli terhadap persoalan keummatan. Pesantren 

adalah tempat untuk mencetak kader “faqīh fī ‘ulūm ad-dīn dan faqīh fī masalih al-

ummah”. Dengan peran semacam ini, dimungkinkan pesantren terlibat maksimal 

dalam membangun bangsa, bahkan turut memberikan sumbangsih bagi peradaban 

dunia. Melalui pesantren, para santri belajar ilmu-ilmu agama dan ilmu sosial yang 

dibutuhkan masyarakat 25. 

Mencermati peran dan kontribusi strategis pesantren di Indonesia, seperti 

tersebut di atas, diharapkan dapat mengembalikan kejayaan umat Islam yang pernah 

menyinari dunia dengan ilmunya. Saat itu, Islam menjadi pusat peradaban, di mana, di 

tempat lain, justru sedang mengalami kegelapan. Kemajuan ini diperoleh, karena 

perhatian serius Islam terhadap pengembangan ilmu pengetahuan, di samping tetap 

mempertahankan ilmu agama. 

Sintesis, integritas, dan interkoneksitas ilmu termanifestasikan pada individu 

ilmuwan saat itu. Banyak sekali ilmuwan Muslim terkenal, yang karya-karyanya 

diakui tidak hanya di dunia Islam, tetapi juga di Barat. Ada Jabir Ibn Hayyan―orang 

Barat menyebutnya Gebert―yang hidup antara tahun 721-815. Dia adalah seorang 

tokoh Islam pertama, yang mempelajari dan mengembangkan Alchemi di dunia Islam. 

Ilmu ini di kemudian hari berkembang, serta dikenal sebagai ilmu kimia. 

Berikutnya, ada nama besar Abu Jusuf Ya’qub Ibn Ishaq al-Kindi (801/873). Al-

Kindi adalah seorang filosof Muslim dan ilmuwan dalam bidang filosofi, matematika, 

logika, sampai kepada musik, dan ilmu kedokteran. Tak kalah mengagumkan juga, 

adalah Muhammad Ibn Musa al-Khawarizmi (w. 863). Orang Eropa menyebutnya 

Algorism, karena bukunya yang terkenal berjudul al-Jabr wa al-Muqabalah, yang 

 
25 Sri Haningsih, “Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia,” El Tarbawi 1, 

no. 1 (2008). 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 88 
 

kemudian disalin oleh orang-orang Barat, dan disiplin ini di kemudian hari dikenal 

dengan Aljabar 26. 

Peran madrasah dan kekayaan khazanah keilmuan, seperti Baitul Hikmah pada 

zaman kejayaan Islam, yang telah memberi sumbangan berarti bagi kemajuan Islam, 

dapat ditransfer oleh pesantren untuk dapat diterapkan saat ini, sehingga lembaga 

Islam tersebut menjadi laboratorium ilmu pengetahuan agama dan pusat riset kegiatan 

ilmiah. 

Idealitas untuk menjadi pusat riset ilmu pengetahuan tersebut, kian mengukuhkan 

terwujudnya prediksi Madjid tentang Universitas Tebuireng, Universitas Tremas, 

Universitas Lirboyo, dan Universitas Pesantren lainnya di Indonesia. Hal ini cukup 

beralasan, karena kemajuan Islam masa pertengahan, terutama sekali ditopang oleh 

budaya riset. Jika melihat kuantitas pesantren di Tanah Air yang jumlahnya puluhan 

ribu, kemudian mampu menjadi pusat riset ilmu pengetahuan, maka pengaruh 

sekaligus perannya akan melebihi Baitul Hikmah dan dampaknya dapat meluas ke 

seluruh penjuru dunia 27.    

 

C. Kesimpulan 

Uraian penulis di atas, kian menegaskan pentingnya upaya kontekstualisasi kitab 

kuning, terutama dalam rangka menuju tradisi pemikiran Islam kritis―analitis―filosofis 

yang itu akan berkembang dengan signifikan, apabila terjalin sinergitas keilmuan antara 

pesantren‒khususnya‒dan Perguruan Tinggi Islam pada umumnya. Meminjam ungkapan 

Abdullah, literatur al-kutub as-safra’ (kitab kuning) yang dikaji di pesantren, mesti 

bergaul, bergumul, bersentuhan langsung, bahkan berdialog dengan literatur al-kutub al-

bayda’ (kitab putih), sebagaimana menjadi referensi Perguruan Tinggi Islam. 

Di lain pihak, kebutuhan mengembangkan riset strategis-transformatif dalam 

lingkungan pesantren, bukan hanya untuk menjawab tantangan eksternal, namun juga 

untuk mengoptimalkan potensi, melipatgandakan peran, dan memperteguh posisinya 

sebagai kekuatan transformatif bangsa. Melalui khazanah khas (genuine) dunia pesantren 

yang disebut kitab kuning, elemen-elemen penting pesantren mampu menggerakkan, 

bahkan menentukan laju perubahan zaman. Pada konteks inilah, pesantren sendiri 

sebenarnya sangat mungkin menjadi world-class research-university. Hal itu dapat 

 
26 Azhar Arsyad, “Universitas Islam: Integrasi Dan Interkoneksitas Sains Dan Ilmu Agama Menuju 

Peradaban Islam Universal,” Dalam Jurnal TSAQAFAH, Jurnal Peradaban Islam Edisi 3, no. 1 (2007). 
27 Haningsih, “Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia.” 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 89 
 

terwujud, apabila lembaga Islam tersebut bertransformasi menjadi laboratorium ilmu 

pengetahuan agama dan sekaligus pusat riset kegiatan ilmiah. 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Abdullah, M. Amin. Falsafah Kalam Di Era Postmodernisme. 1995. 

http://philpapers.org/rec/ABDFKD. 
Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Pustaka Pelajar, 2006. 
“Ali, Sholahuddin Muhsin. 2013. ‘Puasa Dan Tradisi Penguatan Riset Di Pesantren’, Dalam 

Http://Www.Academia.Edu/4105553/Puasa_dan_Tradisi_Penguatan_Riset_di_Pesan
tren - Google Search.” Accessed August 16, 2016. 
https://www.google.co.id/search?q=Ali%2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%8
0%9CPuasa+dan+Tradisi+Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam
+http%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F4105553%2FPuasa_dan_Tradisi_Pengua
tan_Riset_di_Pesantren&oq=Ali%2C+Sholahuddin+Muhsin.+2013.+%E2%80%9C
Puasa+dan+Tradisi+Penguatan+Riset+di+Pesantren%E2%80%9D%2C+dalam+http
%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F4105553%2FPuasa_dan_Tradisi_Penguatan_
Riset_di_Pesantren&aqs=chrome..69i57j69i60.2380j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF
-8. 

Arifin, Syamsul. “Pesantren Sebagai Saluran Mobilitas Sosial Suatu Pengantar Penelitian.” 
Jurnal Salam 13, no. 1 (2011). 
http://ejournal.umm.ac.id/index.php/salam/article/view/453. 

Arifin, Syamsul. “Radikalisasi Paham Keagamaan Komunitas Pesantren.” Jurnal Salam 12, 
no. 1 (2011). http://ejournal.umm.ac.id/index.php/salam/article/view/433. 

Arsyad, Azhar. “Universitas Islam: Integrasi Dan Interkoneksitas Sains Dan Ilmu Agama 
Menuju Peradaban Islam Universal.” Dalam Jurnal TSAQAFAH, Jurnal Peradaban 
Islam Edisi 3, no. 1 (2007). 

Assegaf, Abd Rachman. Pendidikan Islam Di Indonesia. Suka Press, 2007. 
Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama: Timur Tengah Dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & 

XVIII: Akar Pembaruan Islam Indonesia. Kencana, 2004. 
______________. “Pendidikan Islam.” Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 

Jakarta: Logos, Wacana Ilmu, 2000. 
______________. “Pesantren: Kontinuitas Dan Perubahan” Dalam Nurcholish Madjid, Bilik-

Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan.” Jakarta: Paramadina, 1997. 
______________. “Tarajim Ulama Nusantara: Ke Arah Sejarah Sosial-Intelektual Ulama 

Kita.” Pengantar” Dalam Bibit Suprapto, Ensiklopedi Ulama Nusantara: Riwayat 
Hidup, Karya, Dan Sejarah Perjuangan 157 (2009). 

Bakhtiar, Nurhasanah, and Keguruan UIN Suska Riau. “Pola Pendidikan Pesantren: Studi 
Terhadap Pesantren Se-Kota Pekanbaru.” Dalam Http://Goo. Gl/TP7vwz Diakses 
Tanggal 27 (2013). 

Benda, Harry J. The Crescent and the Rising Sun: Indonesia Islam under the Japanese 
Occupation, 1942-1945. W. van Hoeve, 1958. 

Bruinessen, Martin Van. “Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Kitab Kuning, Pesantren 
and Tarekat).” Bandung: Penerbit Mizan, 1999. 

Dawam Rahardjo, M. “Pergulatan Dunia Pesantren.” Membangun Dari, 1985. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 90 
 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. Lembaga 
Penelitian, Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1982. 

Fadhilah, Amir. “Struktur Dan Pola Kepemimpinan Kyai Dalam Pesantren Di Jawa.” 
HUNAFA: Jurnal Studia Islamika 8, no. 1 (2011): 101–20. 

Haningsih, Sri. “Peran Strategis Pesantren, Madrasah Dan Sekolah Islam Di Indonesia.” El 
Tarbawi 1, no. 1 (2008). 

Hasbullah, Drs. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Pen. SIK., Fajar Inter Pratama Off 
Set, Cet. I, Jakarta, 1995. 

“Hasbullah, Moeflich. t.t. ‘Menggagas Rekonstruksi Pemikiran Ulama Sunda: Sebuah 
Eksplorasi Awal’, Dalam 
Http://Www.Academia.Edu/3595649/Menggagas_Rekonstruksi_Pemikiran_Ulama_
Sunda_Sebuah_Eksplorasi_Awal - Google Search.” Accessed August 16, 2016. 
https://www.google.co.id/search?q=Hasbullah%2C+Moeflich.+t.t.+%E2%80%9CM
enggagas+Rekonstruksi+Pemikiran+Ulama+Sunda%3A+Sebuah+Eksplorasi+Awal
%E2%80%9D%2C+dalam+http%3A%2F%2Fwww.academia.edu%2F3595649%2F
Menggagas_Rekonstruksi_Pemikiran_Ulama_Sunda_Sebuah_Eksplorasi_Awal&oq
=Hasbullah%2C+Moeflich.+t.t.+%E2%80%9CMenggagas+Rekonstruksi+Pemikiran
+Ulama+Sunda%3A+Sebuah+Eksplorasi+Awal%E2%80%9D%2C+dalam+http%3
A%2F%2Fwww.academia.edu%2F3595649%2FMenggagas_Rekonstruksi_Pemikira
n_Ulama_Sunda_Sebuah_Eksplorasi_Awal&aqs=chrome..69i57j69i60.1670j0j9&so
urceid=chrome&ie=UTF-8. 

Hefni, Moh. “Runtuhnya Hegemoni Negara Dalam Menentukan Kurikulum Pesantren.” 
KARSA: Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman 19, no. 1 (2012): 62–72. 

Horton, Paul B. “Sosiologi jilid 2 : Paul B. Horton dan Chester L. Hunt; Penerjemah, 
Aminuddin Ram.” 1992. 

Huda, S. A. “Nurul. 2009.“.” Tradisi Menulis Populer Di Pondok Pesantren Hasyim Asy’ari 
Yogyakarta” Dalam Jurnal Islam-Indonesia Edisi 1, no. 01 (2009): 1431. 

Jabali, Fuad. IAIN Dan Modernisasi Islam Di Indonesia. Logos Wacana Ilmu, 2002. 
Kasdi, Abdurrahman. “Pendidikan Multikultural Di Pesantren Membangun Kesadaran 

Keberagamaan Yang Inklusif.” Jurnal Ad-Din 4, no. 2 (2012): 211–21. 
Koentjaraningrat. “Persepsi tentang Kebudayaan Nasional / oleh Koentjaraningrat.” 1982. 
Madjid, Nurcholish. “Bilik-Bilik Pesantren: Potret Sebuah Perjalanan.” Jakarta: 

Paramadina, 1997. 
Mardiyah, Mardiyah. “Kepemimpinan Kiai Dalam Memelihara Budaya Organisasi Di 

Pondok Modern Gontor, Lirboyo Kediri, Dan Pesantren T Ebuireng Jombang.” 
TSAQAFAH 8, no. 1 (2012): 67–104. 

Mastuhu. “Dinamika sistem pendidikan pesantren : suatu kajian tentang unsur dan nilai 
sistem pendidikan pesantren.” 1994. 

Mastuki, H. S., and M. Ishom El-Saha. “Intelektualisme Pesantren: Potret Tokoh Dan 
Cakrawala Pemikiran Di Era Pertumbuhan Pesantren.” Jakarta: Diva Pustaka, 2003. 

Muqoyyidin, Andik Wahyun. “Potret Konflik Bernuansa Agama di Indonesia (Signifikansi 
Model Resolusi Berbasis Teologi Transformatif).” ANALISIS: Jurnal Studi 
Keislaman 12, no. 2 (2013): 319–44. 

Said, Hasani Ahmad. “Meneguhkan Kembali Tradisi Pesantren Di Nusantara.” IBDA’ 9, no. 
2 (2011): 178–93. 

Siswanto, Oleh. Praksis Model Studi Islam dalam Komunitas Pesantren. n.d. 
Solichin, Mohammad Muchlis. “Rekonstruksi Pendidikan Pesantren Sebagai Character 

Building Menghadapi Tantangan Kehidupan Modern.” KARSA: Jurnal Sosial Dan 
Budaya Keislaman 20, no. 1 (2012): 58–74. 



MENAFSIR ULANG KITAB KUNING: ARAH BARU RISET TRANSFORMATIF PESANTREN 
DI INDONESIA 

Ma’rup 
 

 Page 91 
 

Suwito, Suwito. “Tradisi Sewelasan Sebagai Sistem Ta ‘Lim< M< Di Pesantren.” IBDA’ 9, 
no. 2 (2011): 155–64. 

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan Nilai-Nilai Indonesia Tranformasi Nasional Dan 
Kebudayaan. Jakarta: The Wahid Institute, 2007. 

Wahid, Abdurrahman. Menggerakkan Tradisi: Esai-Esai Pesantren. PT LKiS Pelangi 
Aksara, 2001. 
https://www.google.com/books?hl=en&lr=&id=E1e_6PDmZ7sC&oi=fnd&pg=PR9
&dq=SEJARAH+PEMIKIRAN+MODERN+DALAM+ISLAM&ots=sczirq7j6G&si
g=YrKI-V_CRd7TjT801A2jgCukK_c. 

Yafie, Ali. Teologi Sosial: Telaah Kritis Persoalan Agama Dan Kermanusiaan. LKPSM, 
1997. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


