NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL:
ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 DALAM TAFSIR
AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB

Muhammad Tauhid,'* Muhammad Akbar Nugraha,” Sayyidatina Aisyah,’
Farkha Fitri Fadilah,* Kholil Musthofa,” Achmad Rifki Al-farizi,°
Idam Mugi Salam’

I7UIN Raden Intan Lampung
JI. Endro Suratmin, Sukarame, Kec. Sukarame, Kota Bandar Lampung, Lampung 35131

*e-mail: tauhidabdusshomad@mail.com

Abstract | Abstrak Keywords / Kata kunci

This study develops the Ta'aruf-Tagwa Operational Model as a prescriptive- Religious Moderation

operational framework to strengthen social moderation (wasathiyyah) in (Wa;athlyy a.h) ;
Indonesia. This model is based on the interpretation of OS. Al-Hujurat: 13 in Tafsir Al-Misbah;
Tafsir Al-Misbah by M. Quraish Shihab and the context of Indonesia's Ta’aruf;

diversity, which is prone to conflicts based on ethnicity, religion, race, and Quraish Shihab;
intergroup relations (SARA). This verse emphasizes human equality and Social Integration

interprets diversity as the basis for mutual understanding (li-ta'arrafu).
Quraish Shihab emphasizes that Ta'aruf requires active recognition,
[lexibility, and compassion as a form of moderation. Meanwhile, Tagwa is
the only measure of nobility, as well as a rejection of identity discrimination.
The novelty of this research lies in the integration of Ta'aruf as a mechanism
of horizontal interaction that encourages social flexibility and Taqwa as a
framework of vertical regulation that maintains justice. This model
transforms moderation from an ethical concept into concrete practice, with
implications for the reform of the Islamic curriculum and the strengthening
of the role of scholars in responding to social conflicts.

M i B
Penelitian ini mengembangkan Model Operasional Ta aruf-Tagwa oderasi Beragama

sebagai  kerangka preskriptif-operasional  untuk  memperkuat (Was.athzy g aﬁ) ’ )
. . ! . . L Tafsir Al-Misbah,

moderasi sosial (wasathiyyah) di Indonesia. Model ini berangkat Ta aruf:

dari penafsiran OS. Al-Hujurat: 13 dalam Tafsir Al-Misbah karya M. QuraiS.h Shihab;

Quraish Shihab serta konteks kemajemukan Indonesia yang rentan
konflik berbasis SARA. Ayat tersebut menegaskan kesetaraan
manusia dan memaknai keragaman sebagai dasar untuk saling
mengenal (li-ta’arrafu). Quraish Shihab menekankan bahwa Ta’ aruf
menuntut pengakuan aktif, keluwesan, dan kasih sayang sebagai
wujud moderasi. Sementara itu, Taqgwa menjadi satu-satunya tolok
ukur kemuliaan, sekaligus penolak diskriminasi identitas. Kebaruan
penelitian ini terletak pada integrasi Ta’aruf sebagai mekanisme
interaksi horizontal yang mendorong fleksibilitas sosial dan Tagwa
sebagai kerangka regulasi vertikal yang menjaga keadilan. Model ini
mentransformasikan moderasi dari konsep etis menjadi praktik
konkret, dengan implikasi pada reformasi kurikulum Islam dan
penguatan peran ulama dalam merespons konflik sosial.

Integrasi Sosial

A. Pendahuluan

Kontekstualisasi masyarakat modern, yang ditandai oleh keragaman dan digitalisasi
global, menyoroti kebutuhan mendesak akan moderasi agama (wasathiyyah) sebagai tuntutan
praktis dan intelektual. Moderatisme tidak hanya dipandang sebagai solusi politik terhadap
ekstremisme, tetapi juga sebagai prinsip inti ajaran Islam yang menekankan keseimbangan,
keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan. Prinsip ini sangat penting untuk mengelola

Page 104


mailto:tauhidabdusshomad@mail.com1

NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

kompleksitas sosial dan menghindari dua ekstrem: ifrat (ekstremisme atau radikalisme) dan
tafrit (kelonggaran atau liberalisme yang tidak beralasan).

Dalam konteks sosial Indonesia yang sangat beragam, kebutuhan mendesak akan
moderasi terlihat jelas dalam kerentanan terhadap konflik yang berakar pada etnis, agama,
ras, dan hubungan antarkelompok (SARA). Latar belakang sejarah negara ini menunjukkan
bahwa isu-isu terkait SARA merupakan warisan yang terus berlanjut dan memberikan
tekanan signifikan pada kohesi sosial. Ketidakstabilan sosial kontemporer sering kali berasal
dari tafsir agama yang kaku dan fanatisme yang didorong oleh identitas, di mana berbagai
kelompok sosial memuja identitas horizontal mereka dan mengklaim keunggulan tanpa dasar
teologis yang kokoh. Skenario ini menuntut intervensi normatif yang kuat agar keragaman
berfungsi sebagai modal sosial, alih-alih sebagai pemicu perpecahan.?

QS. Al-Hujurat: 13 menyediakan kerangka teologis dan sosiologis yang mendasar
untuk membahas topik ini. Ayat ini secara jelas menganjurkan persaudaraan manusia yang
berasal dari asal-usul yang sama (laki-laki dan perempuan) dan menekankan pentingnya
keragaman (shu‘aban wa qaba’ila) sebagai landasan untuk saling mengenal (li-ta‘arafi).
Yang paling menonjol, ayat ini secara eksplisit menyatakan bahwa kriteria keagungan di
mata Allah ditentukan semata-mata oleh ketakwaan (tagwa), bukan oleh karakteristik
biologis atau sosial.

Penelitian ini memilih Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab karena
metodologinya yang menekankan pendekatan kontekstual dan menawarkan solusi praktis
bagi masyarakat kontemporer. Quraish Shihab dikenal melalui penafsirannya yang inklusif
dan moderat dalam menjembatani ajaran normatif Al-Qur’an dengan tantangan sosial-budaya
Indonesia. Penafsirannya terhadap QS. Al-Hujurat: 13 menegaskan korelasi langsung antara
prinsip kesetaraan dan ketakwaan dengan kebutuhan akan fleksibilitas serta kasih sayang
sebagai jalan untuk membangun harmoni sosial.> Analisis mendalam terhadap tafsir ini
menjadi penting dalam rangka mengembangkan kerangka kerja operasional yang efektif
untuk memoderasi relasi sosial di Indonesia.

Penelitian akademik tentang QS. Al-Hujurat: 13 dalam Tafsir Al-Misbah telah
menyoroti signifikansi ayat ini dalam diskursus moderasi beragama. Sejumlah penelitian
sebelumnya mengkaji prinsip moderasi dan multikulturalisme, serta mengidentifikasi ayat
tersebut sebagai landasan toleransi dan keseimbangan sosial (tawdzun). Secara khusus,
penelitian-penelitian tersebut menekankan pandangan Quraish Shihab mengenai pentingnya

! M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati, 2019), 19.

2 Igbal, “Konflik Etno-Religius di Indonesia Kontemporer dalam Pandangan Orde Baru,” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 9, no. 1
(2017): 1-24.

3 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 13 (Tangerang: Lentera Hati, 2000), 260—
262.

Page 105



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

fleksibilitas dan kasih sayang sebagai ekspresi moderasi yang berkontribusi pada harmoni
sosial.*

Selain itu, terdapat penelitian yang mengeksplorasi konsep ta‘aruf dalam kaitannya
dengan pendidikan multikultural, serta kajian tematik-komparatif yang menempatkan taqwa
sebagai fondasi egalitarianisme dan penolakan terhadap diskriminasi rasial maupun etnis.
Secara keseluruhan, kajian-kajian ini membentuk kerangka normatif yang kuat dalam
menunjukkan bahwa prinsip ta‘aruf dan tagwa mendukung nilai-nilai anti-diskriminasi.’

Meskipun demikian, penelitian-penelitian tersebut masih memiliki keterbatasan dalam
aspek penerapan praktis. Sebagian besar bersifat deskriptif-normatif dan belum menghasilkan
kerangka preskriptif-operasional yang sistematis. Kondisi ini menandai adanya kesenjangan
teoretis dan praktis, di mana nilai-nilai moderasi telah diidentifikasi tetapi belum sepenuhnya
diterjemahkan ke dalam langkah-langkah strategis yang aplikatif.°®

Kesenjangan tersebut menunjukkan perlunya pengembangan model yang mampu
menerjemahkan konsep ta‘aruf yang oleh Quraish Shihab dipahami sebagai interaksi sosial
yang fleksibel dan penuh kasih ke dalam mekanisme operasional untuk mencegah konflik
berbasis etnis, agama, dan ras. Dengan demikian, pendekatan ini diharapkan dapat
melampaui kerangka deskriptif semata.

Berdasarkan latar belakang tersebut, kebaruan penelitian ini terletak pada perumusan
Model Operasional Ta‘aruf-Taqwa yang dikembangkan dari Tafsir Al-Misbah. Model ini
mengintegrasikan ta‘druf sebagai mekanisme interaksi horizontal yang dinamis untuk
mendorong fleksibilitas sosial, serta tagwa sebagai kerangka regulasi vertikal yang berfungsi
menjaga keadilan (i‘tidal) dan meredam fanatisme identitas. Sintesis ini diharapkan mampu
menghadirkan strategi sistematis bagi terwujudnya wasathiyyah dinamis dalam masyarakat
plural Indonesia.

B. Pembahasan

1. Analisis QS. Al-Hujurat: 13 dalam Perspektif Al-Misbah

Ayat 13 memulai pesannya dengan seruan kolektif yang ditujukan kepada seluruh
umat manusia, “Ya ayyuha al-nas.” Undangan universal ini segera diikuti oleh pernyataan
tentang asal-usul yang sama, “khalagnakum min dhakarin wa unsa” (Kami menciptakan
kalian dari seorang laki-laki dan seorang perempuan). Quraish Shihab menegaskan bahwa
penegasan asal-usul tunggal ini yakni Adam dan Hawa merupakan penolakan teologis dan

4 Fahrudin dan M. Rosyid, “Konsep Wasathiyyah dalam Tafsir Tematik Kontemporer: Analisis terhadap Pemikiran M. Quraish
Shihab,” Journal of Qur’an and Hadith Studies 12, no. 2 (2023): 123-145.

> S. R. Linanda, Konsep Ta‘aruf dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 dan Relevansinya dengan Pendidikan Multikultural (Curup:
TAIN Curup, 2021), 45-60.

5 Nurhidayanti, Unsur-unsur Moderasi Beragama dalam Kitab Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab (Yogyakarta: UIN
Sunan Kalijaga, 2021), 112-114.

Page 106



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

filosofis terhadap rasisme, diskriminasi berdasarkan keturunan (nasab), serta fanatisme
te 7
etnis.

Penafsiran ini menegaskan bahwa nilai-nilai etis universal harus berlandaskan pada
pengakuan terhadap kesetaraan primordial manusia. Ketika masyarakat menerima ketiadaan
hierarki dalam tindakan penciptaan yang mendasar, kondisi ini meletakkan dasar etis untuk
menolak segala bentuk pemujaan identitas horizontal. Pengakuan semacam ini menjadi
krusial dalam membangun interaksi sosial yang adil dan setara.

Prinsip utama dalam membangun relasi sosial yang moderat dirumuskan dalam
konsep li-ta‘arafii (agar kalian saling mengenal). Ayat tersebut menyatakan, “wa ja‘alnakum
shu‘iban wa qaba’ila li-ta‘arafi.”

Quraish Shihab menafsirkan konsep ta‘druf secara luas, tidak terbatas pada
pengenalan silsilah atau identitas kelompok semata, tetapi sebagai tuntutan keterlibatan aktif
dalam kehidupan sosial. Ta‘aruf tidak dipahami sebagai pengakuan statis atas keberadaan
kelompok yang beragam, melainkan sebagai tujuan esensial dari diciptakannya keragaman itu
sendiri. Jika tujuan keberagaman adalah membangun pemahaman timbal balik, maka praktik
segregasi, pengabaian, atau interaksi yang dipenuhi prasangka merupakan penyimpangan dari
maksud Ilahi. Dengan demikian, ta‘aruf tidak hanya berfungsi sebagai konsep teologis, tetapi
juga memiliki dimensi sosiologis yang sangat penting.®

Tujuan utama ta‘aruf adalah memperkuat persaudaraan dan menghargai
multikulturalisme. Implementasi ta‘aruf yang tulus dan proaktif berfungsi sebagai
mekanisme perilaku yang efektif dalam masyarakat multikultural. Keterlibatan sosial yang
aktif mampu mereduksi prasangka, yang kerap menjadi pemicu konflik berbasis etnis, agama,
dan ras. Proses ini menuntut fleksibilitas serta keterlibatan emosional antarindividu.
Fleksibilitas tersebut berlawanan dengan doktrin sosial dan keagamaan yang kaku, sehingga
menempatkan ta ‘aruf sebagai pendekatan perilaku yang selaras dengan prinsip wasathiyyah.

Bagian akhir ayat, “inna akramakum ‘inda Allahi atqakum” (Sesungguhnya yang
paling mulia di sisi Allah di antara kalian adalah yang paling bertakwa), menetapkan ukuran
nilai yang bersifat universal dan transenden. Tagwa diposisikan sebagai satu-satunya standar
kemuliaan, sehingga secara langsung menafikan segala bentuk diskriminasi berbasis ras,
status sosial, maupun kekayaan.’

Dalam relasi sosial, tagwa berfungsi sebagai kekuatan pengatur terhadap fanatisme
vertikal. Ketika polarisasi sosial mendorong kelompok tertentu mengklaim keunggulan
identitas horizontal, tagwa menolak klaim tersebut dengan menegaskan bahwa hierarki yang
sah hanyalah integritas spiritual individu di hadapan Allah. Kerangka ini menyediakan dasar

7 Ibid., 258-260.
8 Ibid., 261-262.
9 M. Quraish Shihab, Islam yang Saya Pahami: Keragaman Itu Rahmat (Tangerang: Lentera Hati, 2018), 87-89.

Page 107



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

etis yang kokoh bagi keadilan sosial (i‘tidal), yang merupakan pilar fundamental moderasi
beragama.

Tagwad menuntut perwujudan dalam perilaku nyata, sehingga hasil dari ta‘aruf berupa
fleksibilitas sosial tidak melampaui batas-batas kebenaran dan keadilan. Ia berfungsi sebagai
penjaga etika dan pengendali moral yang mencegah moderasi berubah menjadi liberalisme
permisif, sekaligus menghindarkan masyarakat dari ekstremisme identitas.

2. Kerangka Konseptual Moderasi Sosial (Wasathiyyah) M. Quraish Shihab

Dalam Tafsir Al-Misbah, moderasi dipahami sebagai kerangka metodologis yang
bertujuan membangun keseimbangan dinamis dalam relasi dan interaksi sosial. Prinsip
tawazun (keseimbangan) diposisikan oleh Quraish Shihab sebagai elemen fundamental dari
wasathiyyah. Dalam konteks sosial, tawazun merujuk pada kemampuan untuk berpegang
teguh pada prinsip-prinsip ajaran agama yang bersifat fundamental (usiil al-din), sekaligus
memberikan ruang fleksibilitas dalam aspek-aspek cabang dan kehidupan sosial (furii‘iyyah).
Prinsip ini menuntut individu untuk tetap setia pada keyakinan dasar tanpa terjebak dalam
fanatisme, serta tetap terbuka, dialogis, dan menghormati perbedaan pandangan.
Keseimbangan ini menjadi prasyarat penting bagi terciptanya harmoni sosial dan pencegahan
konflik. '

Moderasi sosial dalam Al-Misbah diwujudkan melalui tiga pilar utama yang menjadi
prasyarat bagi terlaksananya ta‘aruf secara efektif. Pilar pertama adalah fleksibilitas, yang
dimaknai sebagai kemampuan beradaptasi terhadap konteks, memahami perbedaan, serta
membuka ruang dialog tanpa terikat pada penafsiran yang kaku. Fleksibilitas berfungsi
sebagai penangkal intoleransi, karena menciptakan ruang penerimaan, kebaikan, dan interaksi
sosial yang lebih konstruktif.

Selain fleksibilitas, moderasi juga harus dilandasi oleh kasih sayang sebagai
komitmen afektif universal. Kasih sayang mendorong lahirnya empati, mengurangi
prasangka, dan menumbuhkan pemahaman yang tulus antarsesama. Dalam kerangka ini,
kasih sayang berfungsi sebagai dorongan moral yang mengarahkan relasi sosial ke arah yang
positif dan berkeadaban.!!

Pilar berikutnya adalah penghormatan terhadap keragaman, yang berakar pada prinsip
kesetaraan manusia dan keyakinan bahwa kemuliaan sejati hanya ditentukan oleh ketakwaan.
Perspektif ini meniscayakan perlakuan yang adil, hormat, dan setara terhadap setiap individu,
tanpa memandang latar belakang sosial, budaya, maupun agama.

Ketiga pilar tersebut merupakan konsekuensi logis dari praktik ta‘aruf yang
berlandaskan tagqwa. Tanpa fleksibilitas, kasih sayang, dan penghormatan terhadap
keragaman, ta‘aruf berpotensi tereduksi menjadi ritual sosial semata dan kehilangan daya

10 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati, 2019), 41-43.

' M. Quraish Shihab, Islam yang Disalahpahami: Menepis Prasangka, Mengikis Kekeliruan (Tangerang: Lentera Hati, 2018),
112-114.

Page 108



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

integratifnya dalam kehidupan bermasyarakat.

3. Prinsip-Prinsip Wasathiyah

Quraish Shihab menyatakan bahwa dalam moderasi beragama terdapat pilar-pilar
penting yang harus benar-benar diwujudkan dalam praktik kehidupan beragama maupun
antaragama, yaitu:

a. Adil

Adil dimaknai sebagai persamaan dalam hak, di mana seseorang yang berpegang pada
prinsip kejujuran selalu menggunakan ukuran yang konsisten, bukan dengan ukuran yang
ganda. Persamaan ini menjadikan seseorang yang adil tidak berpihak pada salah satu pihak
yang berselisih. Selain itu, keadilan juga berarti menempatkan segala sesuatu pada posisi
yang semestinya. Hal ini mengarah pada persamaan, meskipun dalam hal kuantitas mungkin
tidak sama. Keadilan terlihat sebagai upaya untuk memberikan hak kepada pemiliknya
melalui cara yang paling dekat, yang tidak berarti menuntut seseorang untuk menyerahkan
haknya kepada orang lain tanpa penundaan. Keadilan juga berarti tidak mengurangi atau
melebihkan sesuatu.'?

Dalam tafsirnya, Hamka berpendapat bahwa keadilan merupakan suatu kekuatan
untuk mempertahankan objektivitas, integritas, dan menahan pengaruh hawa nafsu
(subjektivitas) agar tindakan dapat dilakukan secara lurus. Sebagai ilustrasi, seorang saksi
yang berani menunjukkan kebenaran di hadapan hakim tanpa memihak kepada kekayaan,
hubungan keluarga, atau pengaruh dari pihak-pihak berkuasa. Sikap seperti ini dapat
dianggap sebagai keadilan yang menjadi indikator yang kuat dalam moderasi beragama.'?

b. Keseimbangan

Menurut Quraish Shihab, konsep keseimbangan merujuk pada suatu kelompok yang
terdiri atas berbagai komponen berbeda yang berorientasi pada satu tujuan bersama.
Keseimbangan ini dapat tercapai ketika setiap bagian memenuhi persyaratan dan porsinya
masing-masing, sehingga kelompok tersebut mampu bertahan dan mencapai tujuannya.
Keseimbangan tidak berarti bahwa setiap bagian harus memiliki ukuran atau syarat yang
sama. Sebab, ada bagian yang mungkin kecil atau besar, di mana ukurannya ditentukan oleh

peran atau fungsi yang diemban oleh bagian tersebut dalam keseluruhan sistem.*

12 Tbid.
'3 Hamka, Tafsir Al-Azhar, vol. 1 (Jakarta: Gema Insani, 2015), 274.
14 Ibid., 551-552.

Page 109



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

Dalam penafsirannya, Shihab lebih lanjut menjelaskan bahwa keseimbangan
merupakan prinsip inti dari wasathiyyah (moderasi). Tanpa keseimbangan, keadilan tidak
mungkin terwujud. Sebagai contoh, dalam penciptaan alam, Allah menciptakan segala
sesuatu dengan ukuran dan proporsi yang tepat, sesuai dengan kebutuhan setiap makhluk.
Allah juga mengatur tata surya sedemikian rupa sehingga setiap benda langit bergerak dalam
orbitnya secara teratur dan seimbang, mencegah terjadinya tabrakan antarbenda langit. '

c. Toleransi

Menurut Quraish Shihab, toleransi adalah batas fleksibilitas yang dapat diterima untuk
suatu penambahan atau pengurangan. la juga merupakan suatu penyimpangan yang
seharusnya terjadi, namun ditiadakan atau dianggap wajar—dengan kata lain, sebuah
penyimpangan yang dapat dibenarkan. Kenyataan bahwa perbedaan adalah hal yang niscaya,
sementara persatuan tetap suatu keharusan, menjadikan toleransi sebagai sikap yang
diperlukan bagi manusia. Tanpa toleransi, harapan akan terciptanya kedamaian,
kemaslahatan, dan kemajuan tidak akan tercapai.'®

Salah satu bentuk toleransi paling mendasar dalam ajaran Islam adalah ketiadaan
paksaan bagi seseorang untuk memeluk agama Islam. Allah menghendaki agar setiap
manusia merasakan kedamaian. Agama-Nya dinamai “Islam”, yang bermakna damai, sebab
kedamaian tidak akan tercapai jika jiwa seseorang tidak tenang. Paksaan justru mengganggu
ketenangan jiwa, sehingga tidak boleh ada paksaan dalam memeluk Islam. Oleh karena itu,
orang yang tidak berakal sehat, belum dewasa, atau belum memahami ajaran agama tidak
dianggap berdosa jika melanggarnya atau tidak meyakininya, sebab jalan kebenaran belum
mereka ketahui. Namun, perlu diingat juga bahwa orang yang memiliki potensi untuk
mengetahui kebenaran tetapi enggan menggunakannya untuk memperoleh pengetahuan tidak
dapat dibenarkan. Orang seperti itu akan tetap dituntut (berdosa) karena telah menyia-nyiakan
potensi yang dimilikinya.'”

Dalam menganut suatu agama, tidak ada unsur paksaan. Artinya, jika seseorang telah
memilih suatu akidah, misalnya Islam, maka ia secara otomatis terikat dengan ajaran-ajaran
Islam. Ia memiliki kewajiban untuk melaksanakan perintah-perintah yang ada dalam agama
Islam tersebut. Ia juga dapat dikenai sanksi jika melanggar ketetapan-ketetapan agama.

Seorang yang telah memeluk akidah Islam tidak diperbolehkan berpendapat, “Allah telah

15 Tbid.

16 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 1 (Tangerang: Lentera Hati Group, 2000),
551-552.

17 Ibid., 129.

Page 110



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

memberi saya kebebasan untuk salat atau tidak, berzina atau menikah,” karena jika ia telah
menerima akidah Islam, ia harus menjalankan tuntunan agama yang dipilihnya. 8

Dari segi bahasa (etimologi), meskipun para pakar memiliki berbagai definisi
mengenai wasathiyyah, secara umum istilah ini atau moderasi beragama sama-sama dimaknai
sebagai sikap tengah-tengah, baik, pilihan, adil, seimbang, dan terpuji. Semua definisi ini
dapat disimpulkan sebagai sikap keberagamaan yang pertengahan, tidak condong ke kiri
(ekstrem) maupun ke kanan (liberal). Sikap tidak memihak inilah yang memungkinkan
manusia berlaku adil dan menjadi teladan bagi semua pihak. Oleh karena itu, Quraish Shihab
menggambarkan moderasi beragama dengan posisi Ka'bah yang berada di tengah poros
bumi. '

Definisi ini juga selaras dengan pernyataan Hamka bahwa moderasi beragama berarti
pertengahan, tidak hanya terpaku pada urusan duniawi saja, namun juga tidak hanya
mementingkan kepentingan rohani semata. Moderasi beragama adalah posisi seimbang antara
keduanya. Hamka juga menjelaskan bahwa makna “ummatan wasathon” bagi umat
Muhammad adalah umat pertengahan, yaitu golongan yang tidak hanya terpaku pada urusan
dunia, namun juga tidak hanya fokus pada kegiatan rohani. Umat Muhammad yang dimaksud
harus mampu menyeimbangkan keduanya. Contohnya, dalam ibadah zakat: jika seseorang
belum memiliki harta yang cukup, ia dianjurkan untuk berusaha mencari harta semampunya,
lalu memberikan sebagian dari harta yang didapatkan tersebut untuk menegakkan amal
ibadah dan membantu sesama sebagai bentuk penghambaan kepada Allah.?

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Hasbi As-Shiddieqy yang menyatakan bahwa
moderasi beragama adalah sikap seimbang, tidak berlebihan dalam beragama, namun juga
tidak kurang dalam menunaikan kewajiban agama. As-Shiddieqy juga membagi kelompok
umat sebelum Islam ke dalam beberapa kategori: pertama, kelompok Maddiyun (materialis)
yang hanya mementingkan urusan keduniawian, seperti orang-orang Yahudi; dan kedua,
golongan Ruhanniyun (spiritualis) yang terlalu berpegang pada aspek kejiwaan dan
meninggalkan urusan dunia serta kenikmatan, seperti golongan Nasrani dan Shabiah.?!

Terdapat titik temu dari berbagai definisi yang dikemukakan, yaitu kesepahaman
bahwa moderasi beragama merupakan suatu keseimbangan antara dua kutub ekstrem. Dalam
interpretasinya, Quraish Shihab menafsirkan moderasi beragama sebagai keseimbangan
antara dalil-dalil kitab suci dan pertimbangan rasional. Sementara itu, Hamka
mendefinisikannya sebagai keseimbangan antara dimensi ruhani dan jasmani. Adapun Hasbi
As-Shiddieqy memandang moderasi beragama sebagai sikap seimbang yang menghindari
berlebihan dalam beribadah, namun juga tidak mengabaikan tuntunan ajaran Islam.?

18 Ibid.

9 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati Group, 2019), 17—
18.

20 Hamka, Tafsir Al-Azhar, vol. 1 (Jakarta: Gema Insani, 2015), 274, 129.

2 Ibid., 129.

22 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati Group, 2019), 35.

Page 111



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

Di sisi lain, beberapa pakar mengambil pendekatan praktis dengan menyatakan bahwa
hakikat wasathiyyah (moderasi beragama) pada dasarnya merupakan penerapan ajaran Islam
sebagaimana yang telah dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW (Sunnah) dan dilanjutkan
oleh para sahabatnya (bid‘ah hasanah). Dengan demikian, tolak ukur moderasi beragama
adalah kesesuaian antara perkataan dan pengamalan seseorang dengan perkataan dan
pengamalan para sahabat Nabi serta tabi‘in. Apabila terdapat penyimpangan atau
pertentangan dengan ajaran Nabi dan sahabatnya, hal tersebut tidak lagi dapat dikategorikan
sebagai wasathiyyah. Dengan kata lain, wasathiyyah atau moderasi beragama secara esensial
merupakan sesuatu yang telah diakui dan diamalkan oleh para ulama salaf.?®

Penting untuk ditegaskan bahwa wasathiyyah bukanlah sebuah mazhab atau aliran
baru dalam Islam, melainkan salah satu karakteristik utama ajaran Islam itu sendiri. Oleh
karena itu, tidak tepat jika wasathiyyah diklaim sebagai milik kelompok tertentu dan
mengabaikan kelompok lainnya. Klaim eksklusif semacam ini justru bertentangan dengan
semangat moderasi itu sendiri. Dalam penerapannya, mungkin saja terdapat perbedaan
praktik wasathiyyah antara satu kelompok dengan kelompok lain, tergantung pada konteks
situasi dan waktu. Perbedaan ini dapat diterima selama masih berada dalam koridor makna
substantif wasathiyyah.

Quraish Shihab menekankan bahwa mengambil posisi tengah dari dua kutub yang
berseberangan tidak selalu berarti mengambil porsi yang sama persis. Bisa saja terdapat
sedikit kelebihan atau kekurangan, tergantung pada kondisi dan situasi yang dihadapi.
Sebagaimana dianalogikan dengan konsep keadilan (al-‘adl) yang diperkenalkan Rasulullah
SAW, keadilan berarti menempatkan segala sesuatu pada tempatnya. Keadilan tidak terwujud
dengan membagi sama rata, tetapi dengan memberikan putusan yang sesuai dengan
kebenaran yang ada, meskipun hal tersebut mungkin hanya menguntungkan satu pihak.?*

Sikap adil dan seimbang ini menjadikan seseorang berada di posisi tengah (wasath),
yang dalam bahasa Arab mengandung konotasi positif. Sebuah hadis menyebutkan bahwa
sebaik-baik urusan adalah yang pertengahan, karena posisi tengah cenderung lebih
terlindungi dari cacat yang biasanya terdapat pada ujung-ujungnya. Sifat-sifat terpuji
umumnya merupakan titik tengah antara dua sifat tercela yang ekstrem; misalnya, keberanian
merupakan tengah-tengah antara sikap pengecut dan ceroboh, dan kedermawanan merupakan
titik tengah antara kekikiran dan pemborosan.

Pandangan ini diperkuat oleh ungkapan Aristoteles bahwa keutamaan terletak pada
titik tengah antara dua keburukan. Begitu eratnya kaitan antara kata wasath dengan kebaikan,
sehingga pelaku kebaikan disebut wasith, yang berarti orang yang baik. Oleh karena itu,
orang yang bersikap wasathiyyah akan selalu adil dalam memberikan keputusan dan

2 Ibid., 36.

2 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati Group, 2019), 44—
45.

% Ibid., 46.

Page 112



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

kesaksian.?®

Kesimpulan yang disampaikan Quraish Shihab melalui tulisannya adalah bahwa
keseimbangan harus diwujudkan dalam segala aspek kehidupan duniawi dan ukhrawi, dengan
senantiasa berusaha menyesuaikan diri berdasarkan petunjuk agama dan kondisi objektif
yang dihadapi. Dengan demikian, bersikap wasathiyyah bukan sekadar memilih titik tengah
secara mekanis antara dua kutub, melainkan lebih pada keseimbangan dinamis yang
menghindari kekurangan dan berlebihan. Namun, perlu dicatat bahwa wasathiyyah bukan
berarti menghindar dari situasi sulit atau lari dari tanggung jawab. Islam justru mengajarkan
keberpihakan aktif pada kebenaran, tetapi dengan perilaku yang penuh hikmah dan
kebijaksanaan.?’

Pandangan Quraish Shihab tersebut didasari oleh dua alasan utama. Pertama, adanya
gejala eksklusivitas di kalangan umat beragama, di mana suatu kelompok menganggap
penafsiran merekalah yang paling benar dan menafikan penafsiran lain. Sikap ini
berimplikasi pada enggannya membangun kebersamaan dan kesetaraan, yang pada akhirnya
dapat mengancam eksistensi agama dan umat beragama itu sendiri. Kedua, kehidupan sosial
kontemporer dicirikan oleh pluralitas dan diversitas yang luar biasa, tidak hanya dalam hal
suku, ras, bahasa, dan budaya, tetapi juga agama dan aliran kepercayaan. Keragaman ini perlu
dikelola dengan baik dan arif, di mana moderasi beragama menjadi salah satu solusi penting
untuk merawat keberagaman tersebut dalam seluruh dimensi kehidupan.?

Sebagaimana analogi gerakan bandul jam, moderasi beragama dianalogikan sebagai
gerakan dinamis dari pinggir menuju pusat, sedangkan ekstremisme adalah gerakan
sebaliknya yang menjauhi pusat menuju sisi terluar. Dalam konteks ini, wasathiyyah dalam
beragama merupakan pilihan untuk memiliki cara pandang, sikap, dan perilaku yang
senantiasa berada di tengah-tengah, bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam pengamalan
agama. Sementara itu, ekstremisme beragama adalah sikap atau cara pandang yang
melampaui batas-batas moderasi dalam pemahaman dan praktik keagamaan.?

Implementasi moderasi beragama dalam masyarakat dapat dilihat dari beberapa aspek
berikut:

a. Moderasi dalam Pemikiran: Ditandai dengan kemampuan untuk menyelaraskan antara
teks keagamaan (nas) dan konteks realitas. Pemikiran keagamaan yang moderat tidak
hanya bertumpu pada teks semata dengan mengabaikan realitas, tetapi juga tidak
mengabaikan teks kitab suci. Ia mampu mendialogkan keduanya secara dinamis.

b. Moderasi dalam Keyakinan: Bermakna menegaskan keesaan Tuhan (tauhid), meyakini
bahwa Allah itu Ada dan Esa, serta mempercayai realitas dunia. Namun, keyakinan ini

% bid., 48.
¥ Ibid., 50.
% Ibid., 52.
2 Ibid., 54.
% Ibid., 56.

Page 113



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.

dkk

tidak menjadikan dunia sebagai satu-satunya tujuan hidup, melainkan menyeimbangkan
orientasi duniawi dan ukhrawi.*!

c. Moderasi dalam Gerakan: Gerakan penyebaran agama yang bertujuan menyeru pada
kebaikan dan mencegah kemunkaran harus dilandasi prinsip wasathiyyah. Artinya,
tujuan yang baik harus dicapai dengan cara-cara yang baik pula, bukan melalui
pemaksaan atau nilai-nilai ekstrem.>?

d. Moderasi dalam Praktik Ibadah: Terletak pada keseimbangan antara dimensi fisik dan
batin. Dalam beribadah, gerak fisik harus disertai dengan kekhusyukan batin.
Keseimbangan kedua dimensi inilah yang melahirkan sikap moderasi dalam beribadah.3?

4. Pengembangan Ta’aruf-Taqwa dalam Integrasi Sosial

Integrasi sosial dalam Islam seharusnya dipahami bukan sebagai keseragaman yang
dipaksakan, melainkan sebagai sebuah simfoni yang muncul dari kesadaran akan asal-usul
penciptaan (khalagna). Dalam QS. Al-Hujurat ayat 13, ditegaskan bahwa keberagaman suku
dan bangsa merupakan bagian dari desain Ilahi yang memerlukan adanya jembatan
penghubung yang disebut Ta’aruf. Namun, ta’aruf tidak dapat dimaknai secara sempit
sebagai sekadar pertukaran identitas. Proses ini harus dipandang sebagai langkah aktif untuk
saling memahami, menghapuskan dinding prasangka, serta membangun ruang empati di
tengah keberagaman.

Dalam rangkaian integrasi ini, ta’aruf berfungsi sebagai katalisator yang mengubah
keraguan menjadi kolaborasi. Melalui interaksi yang positif, individu tidak hanya mengenal
‘siapa’ orang lain, tetapi juga memahami ‘mengapa’ perbedaan itu ada. Proses ini menjadi
syarat mutlak; tanpa ta’aruf yang tulus, integrasi sosial hanya akan menjadi kerumunan tanpa
ikatan batin yang mendalam.?*

Namun, ta’aruf saja tidak cukup untuk menjaga keberlanjutan harmoni jika tidak
dilandasi oleh standar moral yang tinggi. Di sinilah Taqwa berperan sebagai tujuan akhir
sekaligus pengikat. Al-Qur’an menegaskan bahwa tujuan dari setiap interaksi sosial adalah
mencapai kemuliaan (akram), yang hanya dapat diraih melalui ketaqwaan. Tagwa menjadi
kompas dalam integrasi sosial yang memastikan bahwa setiap individu senantiasa
menjunjung keadilan dan kesalehan, tanpa menghiraukan seberapa tinggi status sosial atau
ras mereka.

Dengan demikian, ta’aruf dan tagwa dapat dipahami sebagai dua aspek yang saling
melengkapi dalam konteks integrasi sosial. Ta’aruf berfungsi sebagai sarana untuk mengenal
satu sama lain, sementara tagwa memberikan arah dan tujuan dari interaksi tersebut.
Masyarakat yang terintegrasi menurut prinsip-prinsip Islam adalah mereka yang mampu

3 Ibid., 52.

32 Ibid., 54.

3 Ibid., 56.

34 Fadjrul Hakam Chozin dan Azalia Wardha Aziz, “Trilogi Proses Integrasi Sosial dan Implikasi terhadap Kemuliaan
Berdasarkan Surah Al-Hujurat (49): 13,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 01 (Mei 2024): halaman artikel,
https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489

Page 114


https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489

NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

menembus batas-batas primordial melalui proses perkenalan yang mendalam, kemudian
mengikat hubungan tersebut dengan komitmen terhadap ketagwaan kepada Allah, demi
mewujudkan kehidupan kolektif yang lebih mulia. Ta’aruf dipandang sebagai alat untuk
integrasi sosial yang dinamis, bertujuan mengubah keragaman yang sering dianggap sebagai
tantangan menjadi bentuk modal sosial yang kokoh.

Kerangka kerja operasional Ta’aruf mendorong keterlibatan proaktif dan melampaui
batas-batas identitas. Ketika komunitas multikultural didorong untuk membangun
pemahaman mutual yang mendalam, melampaui sekadar pengakuan atas keberadaan satu
sama lain, mereka dapat menghancurkan hambatan prasangka yang berkontribusi pada
konflik etnis, agama, dan ras. Interaksi yang tulus ini menumbuhkan pemahaman, yang pada
gilirannya menumbuhkan fleksibilitas dan belas kasih. Fleksibilitas ini muncul sebagai
kompetensi sosial yang esensial untuk mengatasi konflik tanpa harus menggunakan
kekerasan atau polarisasi.

Peran Tagwa adalah memastikan bahwa fleksibilitas yang dicapai melalui Ta’aruf
sesuai dengan standar keadilan universal, mencegah degradasi prinsip-prinsip agama. Taqwa
berfungsi sebagai kompas moral dan pelindung terhadap ekstremisme. Kerangka moral
Taqwa ini sangat penting dalam melawan fanatisme. Dengan menegaskan bahwa Taqwa
adalah kriteria utama kebajikan, kontrol hierarkis ini secara efektif melemahkan semua
bentuk pemujaan identitas horizontal. Tagwa menjamin bahwa, meskipun interaksi sosial
dapat fleksibel, hasilnya harus selaras dengan keadilan, anti-diskriminasi, dan penghormatan
terhadap hak asasi manusia, sesuai dengan prinsip-prinsip etika universal Islam.

5. Implikasi Model Ta’aruf-Tagwa dalam Konteks Indonesia

Model ini berakar pada pemahaman fundamental bahwa beragamnya perbedaan,
mulai dari ras, bahasa, warna kulit, hingga bangsa, merupakan bukti nyata dari kekuasaan
Allah SWT. Dalam kerangka Indonesia yang kaya akan keragaman, perbedaan ini seharusnya
dipandang sebagai suatu keniscayaan Ilahi yang perlu dihargai, bukan sebagai pemicu
perpecahan atau alasan untuk menganggap diri lebih unggul.

Tujuan utama dari segala bentuk ciptaan yang beragam ini adalah ta’aruf atau saling
mengenal. Saling mengenal di sini mencakup tidak hanya mengetahui identitas masing-
masing, tetapi juga membuka diri untuk mengambil manfaat, mendapatkan pembelajaran, dan
menyerap pengalaman positif dari satu sama lain. Melalui proses ta’aruf yang tulus dan
berkelanjutan, manusia diyakini dapat meningkatkan kadar ketakwaan mereka, yang pada
gilirannya akan berdampak pada terciptanya kedamaian, kesejahteraan, dan keharmonisan
sosial yang kita sebut sebagai masyarakat madani.

Model ini secara tegas menolak serta berfungsi sebagai upaya pencegahan terhadap
rasisme dan diskriminasi. Ayat yang dikaji menekankan bahwa kemuliaan individu di
hadapan Allah tidak ditentukan oleh latar belakang ras, suku, atau warna kulit. Satu-satunya

Page 115



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

ukuran kemuliaan dan superioritas yang diakui di hadapan Tuhan adalah tingkat taqwa
ketaatan dan kesalehan seseorang.

Dengan demikian, penerapan model Ta’aruf-Taqwa di Indonesia menunjukkan bahwa
ta’aruf menjadi sarana untuk merangkul keragaman, menerapkan silaturahmi, dan menolak
sikap eksklusif. Sementara itu, tagwa berfungsi sebagai semangat pemersatu bangsa,
menetapkan standar martabat manusia, dan menghilangkan segala bentuk superioritas yang
didasarkan pada identitas fisik atau asal-usul.

Pada akhirnya, ajaran ini memberikan etika sosial yang tinggi bagi setiap Muslim
Indonesia agar tidak hanya menerima keragaman sebagai suatu takdir, tetapi juga
menjadikannya sebagai sarana untuk saling mendukung dan membangun masyarakat yang
beradab serta harmonis. Pendidikan Islam memainkan peran penting dalam mempromosikan
nilai-nilai moderasi. Model Ta’aruf-Taqwa dapat diterapkan untuk mereformasi kurikulum
dengan memindahkan fokus dari sekadar transmisi pengetahuan (ta’lim) menuju
pembentukan karakter yang fleksibel dan toleran (tarbiyah). Menerapkan ta’aruf sebagai
pendekatan pedagogis praktis memungkinkan siswa berinteraksi dengan keragaman,
mengubah persepsi agama yang kaku sering kali menjadi pemicu ekstremisme menjadi pola
pikir yang adaptif dan menghormati hak asasi manusia. Akibatnya, pendidikan muncul
sebagai alat yang ampuh dalam memerangi radikalisme.

Ulama memegang peran sentral dalam mengawasi urusan agama di Nusantara.
Kerangka kerja ini memberikan landasan teologis yang kuat bagi ulama dalam menangani
sengketa sosial dan polarisasi politik yang didorong oleh identitas. Dengan menonjolkan
tagwa sebagai standar yang lebih tinggi, para ulama dapat meredam klaim keunggulan
kelompok dan menjaga netralitas moral dalam lingkup agama. Model Ta’aruf-Taqwa
memberdayakan ulama untuk memperjuangkan persatuan dan keadilan sosial, berdasarkan
prinsip bahwa diskriminasi berbasis identitas bertentangan dengan perintah Ilahi yang
tercantum dalam QS. Al-Hujurat ayat 13.

C. Kesimpulan

Penelitian ini berhasil merumuskan solusi terhadap kebutuhan mendesak akan
moderasi agama (wasathiyyah) di Indonesia melalui analisis menyeluruh QS. Al-Hujurat ayat
13 dalam perspektif Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Menjawab permasalahan
terkait kerentanan konflik SARA dan kekakuan tafsir agama yang disampaikan pada
pendahuluan, penelitian ini menyimpulkan beberapa poin penting. Menanggapi kesenjangan
penelitian yang terkait dengan kurangnya kerangka kerja preskriptif-operasional, studi ini
memperkenalkan Model Operasional Ta’aruf-Tagwa sebagai strategi sistematis untuk
integrasi sosial ke dalam dua sumbu, yaitu Mekanisme Ta’aruf (horizontal) yang berfungsi
sebagai interaksi dinamis yang bertujuan meningkatkan fleksibilitas sosial serta meruntuhkan
dinding prasangka dalam komunitas multikultural, dan Regulator Tagwa (vertikal) yang
berfungsi sebagai penyaring moral dan standar keadilan universal untuk memastikan bahwa

Page 116



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 | Muhammad
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB
Tauhid.
dkk

fleksibilitas sosial tetap berada dalam koridor etika Ilahi, sekaligus mengurangi fanatisme
identitas. Model ini memberikan dasar etis bagi Indonesia dalam menentang rasisme dan
diskriminasi dengan menegaskan bahwa ketakwaan adalah satu-satunya ukuran kemuliaan
manusia, bukan karakteristik biologis. Penerapannya dalam kurikulum pendidikan Islam
(tarbiyah) dan peran ulama diharapkan dapat mengubah persepsi agama yang kaku menjadi
pola pikir adaptif yang memperjuangkan persatuan dan keadilan sosial. Mengingat studi ini
masih bersifat analitis-teoritis, validasi empiris melalui studi lapangan di berbagai komunitas
multikultural Indonesia diperlukan untuk mengevaluasi efektivitas Model Operasional
Ta’aruf-Taqwa dalam mengurangi bias sosial secara konkret.

DAFTAR PUSTAKA

Chozin, Fadjrul Hakam, dan Azalia Wardha Aziz. “Trilogi Proses Integrasi Sosial
dan Implikasi terhadap Kemuliaan Berdasarkan Surah Al-Hujurat (49): 13.”
Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 01 (2024): xx—xX.
https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489.

Fahrudin, dan M. Rosyid. “Konsep Wasathiyyah dalam Tafsir Tematik

Kontemporer: Analisis terhadap Pemikiran M. Quraish Shihab.” Journal of
Qur’an and Hadith Studies 12, no. 2 (2023): 123-145.

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Vol. 1. Jakarta: Gema Insani, 2015.

Igbal. “Konflik Etno-Religius di Indonesia Kontemporer dalam Pandangan Orde
Baru.” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 9, no. 1 (2017): 1-24.
Linanda, S. R. Konsep Ta‘aruf dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 dan Relevansinya
dengan Pendidikan Multikultural. Skripsi. Curup: IAIN Curup, 2021.
Nurhidayanti. Unsur-unsur Moderasi Beragama dalam Kitab Tafsir Al-Misbah
Karya M. Quraish Shihab. Skripsi. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2021.

Shihab, M. Quraish. Islam yang Disalahpahami: Menepis Prasangka, Mengikis
Kekeliruan. Tangerang: Lentera Hati, 2018.

———. Islam yang Saya Pahami: Keragaman Itu Rahmat. Tangerang: Lentera
Hati, 2018.

———. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 1.
Tangerang: Lentera Hati Group, 2000.

———. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 13.
Tangerang: Lentera Hati, 2000.

———. Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Tangerang:
Lentera Hati Group, 2019.

B 2019 by the authors, Submitted for possible open access publication under the terms and
conditions af the Crealive Commons  Aftribution  (CC BY  SA)  license
(http/fereativecommons. org/licenses/by/4.0/).

Page 117


https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489

	1. Analisis QS. Al-Hujurat: 13 dalam Perspektif Al-Misbah

