
 Page 104 
 

A. Pendahuluan   

Kontekstualisasi masyarakat modern, yang ditandai oleh keragaman dan digitalisasi 
global, menyoroti kebutuhan mendesak akan moderasi agama (wasathiyyah) sebagai tuntutan 
praktis dan intelektual. Moderatisme tidak hanya dipandang sebagai solusi politik terhadap 
ekstremisme, tetapi juga sebagai prinsip inti ajaran Islam yang menekankan keseimbangan, 
keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan. Prinsip ini sangat penting untuk mengelola 

NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: 
ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 DALAM TAFSIR  
AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB 
 
Muhammad Tauhid,1* Muhammad Akbar Nugraha,2 Sayyidatina Aisyah,3 

Farkha Fitri Fadilah,4 Kholil Musthofa,5 Achmad Rifki Al-farizi,6  
Idam Mugi Salam7 

1-7UIN Raden Intan Lampung 
Jl. Endro Suratmin, Sukarame, Kec. Sukarame, Kota Bandar Lampung, Lampung 35131 
*e-mail: tauhidabdusshomad@mail.com 
 

Abstract / Abstrak  Keywords / Kata kunci 

This study develops the Ta'aruf-Taqwa Operational Model as a prescriptive-
operational framework to strengthen social moderation (wasathiyyah) in 
Indonesia. This model is based on the interpretation of QS. Al-Hujurat: 13 in 
Tafsir Al-Misbah by M. Quraish Shihab and the context of Indonesia's 
diversity, which is prone to conflicts based on ethnicity, religion, race, and 
intergroup relations (SARA). This verse emphasizes human equality and 
interprets diversity as the basis for mutual understanding (li-ta'arrafu). 
Quraish Shihab emphasizes that Ta'aruf requires active recognition, 
flexibility, and compassion as a form of moderation. Meanwhile, Taqwa is 
the only measure of nobility, as well as a rejection of identity discrimination. 
The novelty of this research lies in the integration of Ta'aruf as a mechanism 
of horizontal interaction that encourages social flexibility and Taqwa as a 
framework of vertical regulation that maintains justice. This model 
transforms moderation from an ethical concept into concrete practice, with 
implications for the reform of the Islamic curriculum and the strengthening 
of the role of scholars in responding to social conflicts. 

 Religious Moderation 
(Wasathiyyah); 
Tafsir Al-Misbah; 
Ta’aruf; 
Quraish Shihab; 
Social Integration 
 

Penelitian ini mengembangkan Model Operasional Ta’aruf-Taqwa 
sebagai kerangka preskriptif-operasional untuk memperkuat 
moderasi sosial (wasathiyyah) di Indonesia. Model ini berangkat 
dari penafsiran QS. Al-Hujurat: 13 dalam Tafsir Al-Misbah karya M. 
Quraish Shihab serta konteks kemajemukan Indonesia yang rentan 
konflik berbasis SARA. Ayat tersebut menegaskan kesetaraan 
manusia dan memaknai keragaman sebagai dasar untuk saling 
mengenal (li-ta’arrafu). Quraish Shihab menekankan bahwa Ta’aruf 
menuntut pengakuan aktif, keluwesan, dan kasih sayang sebagai 
wujud moderasi. Sementara itu, Taqwa menjadi satu-satunya tolok 
ukur kemuliaan, sekaligus penolak diskriminasi identitas. Kebaruan 
penelitian ini terletak pada integrasi Ta’aruf sebagai mekanisme 
interaksi horizontal yang mendorong fleksibilitas sosial dan Taqwa 
sebagai kerangka regulasi vertikal yang menjaga keadilan. Model ini 
mentransformasikan moderasi dari konsep etis menjadi praktik 
konkret, dengan implikasi pada reformasi kurikulum Islam dan 
penguatan peran ulama dalam merespons konflik sosial. 

 Moderasi Beragama 
(Wasathiyyah); 
Tafsir Al-Misbah; 
Ta’aruf; 
Quraish Shihab; 
Integrasi Sosial 
 

 

mailto:tauhidabdusshomad@mail.com1


NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 105 
 

kompleksitas sosial dan menghindari dua ekstrem: ifrāṭ (ekstremisme atau radikalisme) dan 
tafrīṭ (kelonggaran atau liberalisme yang tidak beralasan).1 

Dalam konteks sosial Indonesia yang sangat beragam, kebutuhan mendesak akan 
moderasi terlihat jelas dalam kerentanan terhadap konflik yang berakar pada etnis, agama, 
ras, dan hubungan antarkelompok (SARA). Latar belakang sejarah negara ini menunjukkan 
bahwa isu-isu terkait SARA merupakan warisan yang terus berlanjut dan memberikan 
tekanan signifikan pada kohesi sosial. Ketidakstabilan sosial kontemporer sering kali berasal 
dari tafsir agama yang kaku dan fanatisme yang didorong oleh identitas, di mana berbagai 
kelompok sosial memuja identitas horizontal mereka dan mengklaim keunggulan tanpa dasar 
teologis yang kokoh. Skenario ini menuntut intervensi normatif yang kuat agar keragaman 
berfungsi sebagai modal sosial, alih-alih sebagai pemicu perpecahan.2 

QS. Al-Hujurat: 13 menyediakan kerangka teologis dan sosiologis yang mendasar 
untuk membahas topik ini. Ayat ini secara jelas menganjurkan persaudaraan manusia yang 
berasal dari asal-usul yang sama (laki-laki dan perempuan) dan menekankan pentingnya 
keragaman (shu‘ūban wa qabā’ila) sebagai landasan untuk saling mengenal (li-ta‘ārafū). 
Yang paling menonjol, ayat ini secara eksplisit menyatakan bahwa kriteria keagungan di 
mata Allah ditentukan semata-mata oleh ketakwaan (taqwā), bukan oleh karakteristik 
biologis atau sosial. 

Penelitian ini memilih Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab karena 
metodologinya yang menekankan pendekatan kontekstual dan menawarkan solusi praktis 
bagi masyarakat kontemporer. Quraish Shihab dikenal melalui penafsirannya yang inklusif 
dan moderat dalam menjembatani ajaran normatif Al-Qur’an dengan tantangan sosial-budaya 
Indonesia. Penafsirannya terhadap QS. Al-Hujurat: 13 menegaskan korelasi langsung antara 
prinsip kesetaraan dan ketakwaan dengan kebutuhan akan fleksibilitas serta kasih sayang 
sebagai jalan untuk membangun harmoni sosial.3 Analisis mendalam terhadap tafsir ini 
menjadi penting dalam rangka mengembangkan kerangka kerja operasional yang efektif 
untuk memoderasi relasi sosial di Indonesia. 

Penelitian akademik tentang QS. Al-Hujurat: 13 dalam Tafsir Al-Misbah telah 
menyoroti signifikansi ayat ini dalam diskursus moderasi beragama. Sejumlah penelitian 
sebelumnya mengkaji prinsip moderasi dan multikulturalisme, serta mengidentifikasi ayat 
tersebut sebagai landasan toleransi dan keseimbangan sosial (tawāzun). Secara khusus, 
penelitian-penelitian tersebut menekankan pandangan Quraish Shihab mengenai pentingnya 

 
1 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati, 2019), 19. 
2 Iqbal, “Konflik Etno-Religius di Indonesia Kontemporer dalam Pandangan Orde Baru,” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 9, no. 1 

(2017): 1–24. 
3 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 13 (Tangerang: Lentera Hati, 2000), 260–

262. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 106 
 

fleksibilitas dan kasih sayang sebagai ekspresi moderasi yang berkontribusi pada harmoni 
sosial.4 

Selain itu, terdapat penelitian yang mengeksplorasi konsep ta‘āruf dalam kaitannya 
dengan pendidikan multikultural, serta kajian tematik-komparatif yang menempatkan taqwā 
sebagai fondasi egalitarianisme dan penolakan terhadap diskriminasi rasial maupun etnis. 
Secara keseluruhan, kajian-kajian ini membentuk kerangka normatif yang kuat dalam 
menunjukkan bahwa prinsip ta‘āruf dan taqwā mendukung nilai-nilai anti-diskriminasi.5 

Meskipun demikian, penelitian-penelitian tersebut masih memiliki keterbatasan dalam 
aspek penerapan praktis. Sebagian besar bersifat deskriptif-normatif dan belum menghasilkan 
kerangka preskriptif-operasional yang sistematis. Kondisi ini menandai adanya kesenjangan 
teoretis dan praktis, di mana nilai-nilai moderasi telah diidentifikasi tetapi belum sepenuhnya 
diterjemahkan ke dalam langkah-langkah strategis yang aplikatif.6 

Kesenjangan tersebut menunjukkan perlunya pengembangan model yang mampu 
menerjemahkan konsep ta‘āruf yang oleh Quraish Shihab dipahami sebagai interaksi sosial 
yang fleksibel dan penuh kasih ke dalam mekanisme operasional untuk mencegah konflik 
berbasis etnis, agama, dan ras. Dengan demikian, pendekatan ini diharapkan dapat 
melampaui kerangka deskriptif semata. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, kebaruan penelitian ini terletak pada perumusan 
Model Operasional Ta‘āruf–Taqwā yang dikembangkan dari Tafsir Al-Misbah. Model ini 
mengintegrasikan ta‘āruf sebagai mekanisme interaksi horizontal yang dinamis untuk 
mendorong fleksibilitas sosial, serta taqwā sebagai kerangka regulasi vertikal yang berfungsi 
menjaga keadilan (i‘tidāl) dan meredam fanatisme identitas. Sintesis ini diharapkan mampu 
menghadirkan strategi sistematis bagi terwujudnya wasathiyyah dinamis dalam masyarakat 
plural Indonesia. 

B. Pembahasan 

1. Analisis QS. Al-Hujurat: 13 dalam Perspektif Al-Misbah 

Ayat 13 memulai pesannya dengan seruan kolektif yang ditujukan kepada seluruh 
umat manusia, “Yā ayyuhā al-nās.” Undangan universal ini segera diikuti oleh pernyataan 
tentang asal-usul yang sama, “khalaqnākum min dhakarin wa unṡā” (Kami menciptakan 
kalian dari seorang laki-laki dan seorang perempuan). Quraish Shihab menegaskan bahwa 
penegasan asal-usul tunggal ini yakni Adam dan Hawa merupakan penolakan teologis dan 

 
4 Fahrudin dan M. Rosyid, “Konsep Wasathiyyah dalam Tafsir Tematik Kontemporer: Analisis terhadap Pemikiran M. Quraish 

Shihab,” Journal of Qur’an and Hadith Studies 12, no. 2 (2023): 123–145. 
5 S. R. Linanda, Konsep Ta‘āruf dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 dan Relevansinya dengan Pendidikan Multikultural (Curup: 

IAIN Curup, 2021), 45–60. 
6 Nurhidayanti, Unsur-unsur Moderasi Beragama dalam Kitab Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab (Yogyakarta: UIN 

Sunan Kalijaga, 2021), 112–114. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 107 
 

filosofis terhadap rasisme, diskriminasi berdasarkan keturunan (nasab), serta fanatisme 
etnis.7 

Penafsiran ini menegaskan bahwa nilai-nilai etis universal harus berlandaskan pada 
pengakuan terhadap kesetaraan primordial manusia. Ketika masyarakat menerima ketiadaan 
hierarki dalam tindakan penciptaan yang mendasar, kondisi ini meletakkan dasar etis untuk 
menolak segala bentuk pemujaan identitas horizontal. Pengakuan semacam ini menjadi 
krusial dalam membangun interaksi sosial yang adil dan setara. 

Prinsip utama dalam membangun relasi sosial yang moderat dirumuskan dalam 
konsep li-ta‘ārafū (agar kalian saling mengenal). Ayat tersebut menyatakan, “wa ja‘alnākum 
shu‘ūban wa qabā’ila li-ta‘ārafū.” 

Quraish Shihab menafsirkan konsep ta‘āruf secara luas, tidak terbatas pada 
pengenalan silsilah atau identitas kelompok semata, tetapi sebagai tuntutan keterlibatan aktif 
dalam kehidupan sosial. Ta‘āruf tidak dipahami sebagai pengakuan statis atas keberadaan 
kelompok yang beragam, melainkan sebagai tujuan esensial dari diciptakannya keragaman itu 
sendiri. Jika tujuan keberagaman adalah membangun pemahaman timbal balik, maka praktik 
segregasi, pengabaian, atau interaksi yang dipenuhi prasangka merupakan penyimpangan dari 
maksud Ilahi. Dengan demikian, ta‘āruf tidak hanya berfungsi sebagai konsep teologis, tetapi 
juga memiliki dimensi sosiologis yang sangat penting.8 

Tujuan utama ta‘āruf adalah memperkuat persaudaraan dan menghargai 
multikulturalisme. Implementasi ta‘āruf yang tulus dan proaktif berfungsi sebagai 
mekanisme perilaku yang efektif dalam masyarakat multikultural. Keterlibatan sosial yang 
aktif mampu mereduksi prasangka, yang kerap menjadi pemicu konflik berbasis etnis, agama, 
dan ras. Proses ini menuntut fleksibilitas serta keterlibatan emosional antarindividu. 
Fleksibilitas tersebut berlawanan dengan doktrin sosial dan keagamaan yang kaku, sehingga 
menempatkan ta‘āruf sebagai pendekatan perilaku yang selaras dengan prinsip wasathiyyah. 

Bagian akhir ayat, “inna akramakum ‘inda Allāhi atqākum” (Sesungguhnya yang 
paling mulia di sisi Allah di antara kalian adalah yang paling bertakwa), menetapkan ukuran 
nilai yang bersifat universal dan transenden. Taqwā diposisikan sebagai satu-satunya standar 
kemuliaan, sehingga secara langsung menafikan segala bentuk diskriminasi berbasis ras, 
status sosial, maupun kekayaan.9 

Dalam relasi sosial, taqwā berfungsi sebagai kekuatan pengatur terhadap fanatisme 
vertikal. Ketika polarisasi sosial mendorong kelompok tertentu mengklaim keunggulan 
identitas horizontal, taqwā menolak klaim tersebut dengan menegaskan bahwa hierarki yang 
sah hanyalah integritas spiritual individu di hadapan Allah. Kerangka ini menyediakan dasar 

 
7 Ibid., 258–260. 
8 Ibid., 261–262. 
9 M. Quraish Shihab, Islam yang Saya Pahami: Keragaman Itu Rahmat (Tangerang: Lentera Hati, 2018), 87–89. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 108 
 

etis yang kokoh bagi keadilan sosial (i‘tidāl), yang merupakan pilar fundamental moderasi 
beragama. 

Taqwā menuntut perwujudan dalam perilaku nyata, sehingga hasil dari ta‘āruf berupa 
fleksibilitas sosial tidak melampaui batas-batas kebenaran dan keadilan. Ia berfungsi sebagai 
penjaga etika dan pengendali moral yang mencegah moderasi berubah menjadi liberalisme 
permisif, sekaligus menghindarkan masyarakat dari ekstremisme identitas. 

2. Kerangka Konseptual Moderasi Sosial (Wasathiyyah) M. Quraish Shihab 

Dalam Tafsir Al-Misbah, moderasi dipahami sebagai kerangka metodologis yang 
bertujuan membangun keseimbangan dinamis dalam relasi dan interaksi sosial. Prinsip 
tawāzun (keseimbangan) diposisikan oleh Quraish Shihab sebagai elemen fundamental dari 
wasathiyyah. Dalam konteks sosial, tawāzun merujuk pada kemampuan untuk berpegang 
teguh pada prinsip-prinsip ajaran agama yang bersifat fundamental (uṣūl al-dīn), sekaligus 
memberikan ruang fleksibilitas dalam aspek-aspek cabang dan kehidupan sosial (furū‘iyyah). 
Prinsip ini menuntut individu untuk tetap setia pada keyakinan dasar tanpa terjebak dalam 
fanatisme, serta tetap terbuka, dialogis, dan menghormati perbedaan pandangan. 
Keseimbangan ini menjadi prasyarat penting bagi terciptanya harmoni sosial dan pencegahan 
konflik.10 

Moderasi sosial dalam Al-Misbah diwujudkan melalui tiga pilar utama yang menjadi 
prasyarat bagi terlaksananya ta‘āruf secara efektif. Pilar pertama adalah fleksibilitas, yang 
dimaknai sebagai kemampuan beradaptasi terhadap konteks, memahami perbedaan, serta 
membuka ruang dialog tanpa terikat pada penafsiran yang kaku. Fleksibilitas berfungsi 
sebagai penangkal intoleransi, karena menciptakan ruang penerimaan, kebaikan, dan interaksi 
sosial yang lebih konstruktif. 

Selain fleksibilitas, moderasi juga harus dilandasi oleh kasih sayang sebagai 
komitmen afektif universal. Kasih sayang mendorong lahirnya empati, mengurangi 
prasangka, dan menumbuhkan pemahaman yang tulus antarsesama. Dalam kerangka ini, 
kasih sayang berfungsi sebagai dorongan moral yang mengarahkan relasi sosial ke arah yang 
positif dan berkeadaban.11 

Pilar berikutnya adalah penghormatan terhadap keragaman, yang berakar pada prinsip 
kesetaraan manusia dan keyakinan bahwa kemuliaan sejati hanya ditentukan oleh ketakwaan. 
Perspektif ini meniscayakan perlakuan yang adil, hormat, dan setara terhadap setiap individu, 
tanpa memandang latar belakang sosial, budaya, maupun agama. 

Ketiga pilar tersebut merupakan konsekuensi logis dari praktik ta‘āruf yang 
berlandaskan taqwā. Tanpa fleksibilitas, kasih sayang, dan penghormatan terhadap 
keragaman, ta‘āruf berpotensi tereduksi menjadi ritual sosial semata dan kehilangan daya 
 

10 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati, 2019), 41–43. 
11 M. Quraish Shihab, Islam yang Disalahpahami: Menepis Prasangka, Mengikis Kekeliruan (Tangerang: Lentera Hati, 2018), 

112–114. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 109 
 

integratifnya dalam kehidupan bermasyarakat. 

3. Prinsip-Prinsip Wasathiyah 

Quraish Shihab menyatakan bahwa dalam moderasi beragama terdapat pilar-pilar 

penting yang harus benar-benar diwujudkan dalam praktik kehidupan beragama maupun 

antaragama, yaitu: 

a. Adil 

Adil dimaknai sebagai persamaan dalam hak, di mana seseorang yang berpegang pada 

prinsip kejujuran selalu menggunakan ukuran yang konsisten, bukan dengan ukuran yang 

ganda. Persamaan ini menjadikan seseorang yang adil tidak berpihak pada salah satu pihak 

yang berselisih. Selain itu, keadilan juga berarti menempatkan segala sesuatu pada posisi 

yang semestinya. Hal ini mengarah pada persamaan, meskipun dalam hal kuantitas mungkin 

tidak sama. Keadilan terlihat sebagai upaya untuk memberikan hak kepada pemiliknya 

melalui cara yang paling dekat, yang tidak berarti menuntut seseorang untuk menyerahkan 

haknya kepada orang lain tanpa penundaan. Keadilan juga berarti tidak mengurangi atau 

melebihkan sesuatu.12 

Dalam tafsirnya, Hamka berpendapat bahwa keadilan merupakan suatu kekuatan 

untuk mempertahankan objektivitas, integritas, dan menahan pengaruh hawa nafsu 

(subjektivitas) agar tindakan dapat dilakukan secara lurus. Sebagai ilustrasi, seorang saksi 

yang berani menunjukkan kebenaran di hadapan hakim tanpa memihak kepada kekayaan, 

hubungan keluarga, atau pengaruh dari pihak-pihak berkuasa. Sikap seperti ini dapat 

dianggap sebagai keadilan yang menjadi indikator yang kuat dalam moderasi beragama.13 

b. Keseimbangan 

Menurut Quraish Shihab, konsep keseimbangan merujuk pada suatu kelompok yang 

terdiri atas berbagai komponen berbeda yang berorientasi pada satu tujuan bersama. 

Keseimbangan ini dapat tercapai ketika setiap bagian memenuhi persyaratan dan porsinya 

masing-masing, sehingga kelompok tersebut mampu bertahan dan mencapai tujuannya. 

Keseimbangan tidak berarti bahwa setiap bagian harus memiliki ukuran atau syarat yang 

sama. Sebab, ada bagian yang mungkin kecil atau besar, di mana ukurannya ditentukan oleh 

peran atau fungsi yang diemban oleh bagian tersebut dalam keseluruhan sistem.14 

 

 
12 Ibid. 
13 Hamka, Tafsir Al-Azhar, vol. 1 (Jakarta: Gema Insani, 2015), 274. 
14 Ibid., 551–552. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 110 
 

Dalam penafsirannya, Shihab lebih lanjut menjelaskan bahwa keseimbangan 

merupakan prinsip inti dari wasathiyyah (moderasi). Tanpa keseimbangan, keadilan tidak 

mungkin terwujud. Sebagai contoh, dalam penciptaan alam, Allah menciptakan segala 

sesuatu dengan ukuran dan proporsi yang tepat, sesuai dengan kebutuhan setiap makhluk. 

Allah juga mengatur tata surya sedemikian rupa sehingga setiap benda langit bergerak dalam 

orbitnya secara teratur dan seimbang, mencegah terjadinya tabrakan antarbenda langit.15 

c. Toleransi 

Menurut Quraish Shihab, toleransi adalah batas fleksibilitas yang dapat diterima untuk 

suatu penambahan atau pengurangan. Ia juga merupakan suatu penyimpangan yang 

seharusnya terjadi, namun ditiadakan atau dianggap wajar—dengan kata lain, sebuah 

penyimpangan yang dapat dibenarkan. Kenyataan bahwa perbedaan adalah hal yang niscaya, 

sementara persatuan tetap suatu keharusan, menjadikan toleransi sebagai sikap yang 

diperlukan bagi manusia. Tanpa toleransi, harapan akan terciptanya kedamaian, 

kemaslahatan, dan kemajuan tidak akan tercapai.16 

Salah satu bentuk toleransi paling mendasar dalam ajaran Islam adalah ketiadaan 

paksaan bagi seseorang untuk memeluk agama Islam. Allah menghendaki agar setiap 

manusia merasakan kedamaian. Agama-Nya dinamai “Islam”, yang bermakna damai, sebab 

kedamaian tidak akan tercapai jika jiwa seseorang tidak tenang. Paksaan justru mengganggu 

ketenangan jiwa, sehingga tidak boleh ada paksaan dalam memeluk Islam. Oleh karena itu, 

orang yang tidak berakal sehat, belum dewasa, atau belum memahami ajaran agama tidak 

dianggap berdosa jika melanggarnya atau tidak meyakininya, sebab jalan kebenaran belum 

mereka ketahui. Namun, perlu diingat juga bahwa orang yang memiliki potensi untuk 

mengetahui kebenaran tetapi enggan menggunakannya untuk memperoleh pengetahuan tidak 

dapat dibenarkan. Orang seperti itu akan tetap dituntut (berdosa) karena telah menyia-nyiakan 

potensi yang dimilikinya.17 

Dalam menganut suatu agama, tidak ada unsur paksaan. Artinya, jika seseorang telah 

memilih suatu akidah, misalnya Islam, maka ia secara otomatis terikat dengan ajaran-ajaran 

Islam. Ia memiliki kewajiban untuk melaksanakan perintah-perintah yang ada dalam agama 

Islam tersebut. Ia juga dapat dikenai sanksi jika melanggar ketetapan-ketetapan agama. 

Seorang yang telah memeluk akidah Islam tidak diperbolehkan berpendapat, “Allah telah 

 
15 Ibid. 
16 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, vol. 1 (Tangerang: Lentera Hati Group, 2000), 

551–552. 
17 Ibid., 129. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 111 
 

memberi saya kebebasan untuk salat atau tidak, berzina atau menikah,” karena jika ia telah 

menerima akidah Islam, ia harus menjalankan tuntunan agama yang dipilihnya.18 

Dari segi bahasa (etimologi), meskipun para pakar memiliki berbagai definisi 
mengenai wasathiyyah, secara umum istilah ini atau moderasi beragama sama-sama dimaknai 
sebagai sikap tengah-tengah, baik, pilihan, adil, seimbang, dan terpuji. Semua definisi ini 
dapat disimpulkan sebagai sikap keberagamaan yang pertengahan, tidak condong ke kiri 
(ekstrem) maupun ke kanan (liberal). Sikap tidak memihak inilah yang memungkinkan 
manusia berlaku adil dan menjadi teladan bagi semua pihak. Oleh karena itu, Quraish Shihab 
menggambarkan moderasi beragama dengan posisi Ka'bah yang berada di tengah poros 
bumi.19 

Definisi ini juga selaras dengan pernyataan Hamka bahwa moderasi beragama berarti 
pertengahan, tidak hanya terpaku pada urusan duniawi saja, namun juga tidak hanya 
mementingkan kepentingan rohani semata. Moderasi beragama adalah posisi seimbang antara 
keduanya. Hamka juga menjelaskan bahwa makna “ummatan wasathon” bagi umat 
Muhammad adalah umat pertengahan, yaitu golongan yang tidak hanya terpaku pada urusan 
dunia, namun juga tidak hanya fokus pada kegiatan rohani. Umat Muhammad yang dimaksud 
harus mampu menyeimbangkan keduanya. Contohnya, dalam ibadah zakat: jika seseorang 
belum memiliki harta yang cukup, ia dianjurkan untuk berusaha mencari harta semampunya, 
lalu memberikan sebagian dari harta yang didapatkan tersebut untuk menegakkan amal 
ibadah dan membantu sesama sebagai bentuk penghambaan kepada Allah.20 

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Hasbi As-Shiddieqy yang menyatakan bahwa 
moderasi beragama adalah sikap seimbang, tidak berlebihan dalam beragama, namun juga 
tidak kurang dalam menunaikan kewajiban agama. As-Shiddieqy juga membagi kelompok 
umat sebelum Islam ke dalam beberapa kategori: pertama, kelompok Maddiyun (materialis) 
yang hanya mementingkan urusan keduniawian, seperti orang-orang Yahudi; dan kedua, 
golongan Ruhanniyun (spiritualis) yang terlalu berpegang pada aspek kejiwaan dan 
meninggalkan urusan dunia serta kenikmatan, seperti golongan Nasrani dan Shabiah.21 

Terdapat titik temu dari berbagai definisi yang dikemukakan, yaitu kesepahaman 
bahwa moderasi beragama merupakan suatu keseimbangan antara dua kutub ekstrem. Dalam 
interpretasinya, Quraish Shihab menafsirkan moderasi beragama sebagai keseimbangan 
antara dalil-dalil kitab suci dan pertimbangan rasional. Sementara itu, Hamka 
mendefinisikannya sebagai keseimbangan antara dimensi ruhani dan jasmani. Adapun Hasbi 
As-Shiddieqy memandang moderasi beragama sebagai sikap seimbang yang menghindari 
berlebihan dalam beribadah, namun juga tidak mengabaikan tuntunan ajaran Islam.22 

 
18 Ibid. 
19 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati Group, 2019), 17–

18. 
20 Hamka, Tafsir Al-Azhar, vol. 1 (Jakarta: Gema Insani, 2015), 274, 129. 
21 Ibid., 129. 
22 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati Group, 2019), 35. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 112 
 

Di sisi lain, beberapa pakar mengambil pendekatan praktis dengan menyatakan bahwa 
hakikat wasathiyyah (moderasi beragama) pada dasarnya merupakan penerapan ajaran Islam 
sebagaimana yang telah dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW (Sunnah) dan dilanjutkan 
oleh para sahabatnya (bid‘ah hasanah). Dengan demikian, tolak ukur moderasi beragama 
adalah kesesuaian antara perkataan dan pengamalan seseorang dengan perkataan dan 
pengamalan para sahabat Nabi serta tabi‘in. Apabila terdapat penyimpangan atau 
pertentangan dengan ajaran Nabi dan sahabatnya, hal tersebut tidak lagi dapat dikategorikan 
sebagai wasathiyyah. Dengan kata lain, wasathiyyah atau moderasi beragama secara esensial 
merupakan sesuatu yang telah diakui dan diamalkan oleh para ulama salaf.23 

Penting untuk ditegaskan bahwa wasathiyyah bukanlah sebuah mazhab atau aliran 
baru dalam Islam, melainkan salah satu karakteristik utama ajaran Islam itu sendiri. Oleh 
karena itu, tidak tepat jika wasathiyyah diklaim sebagai milik kelompok tertentu dan 
mengabaikan kelompok lainnya. Klaim eksklusif semacam ini justru bertentangan dengan 
semangat moderasi itu sendiri. Dalam penerapannya, mungkin saja terdapat perbedaan 
praktik wasathiyyah antara satu kelompok dengan kelompok lain, tergantung pada konteks 
situasi dan waktu. Perbedaan ini dapat diterima selama masih berada dalam koridor makna 
substantif wasathiyyah. 

Quraish Shihab menekankan bahwa mengambil posisi tengah dari dua kutub yang 
berseberangan tidak selalu berarti mengambil porsi yang sama persis. Bisa saja terdapat 
sedikit kelebihan atau kekurangan, tergantung pada kondisi dan situasi yang dihadapi. 
Sebagaimana dianalogikan dengan konsep keadilan (al-‘adl) yang diperkenalkan Rasulullah 
SAW, keadilan berarti menempatkan segala sesuatu pada tempatnya. Keadilan tidak terwujud 
dengan membagi sama rata, tetapi dengan memberikan putusan yang sesuai dengan 
kebenaran yang ada, meskipun hal tersebut mungkin hanya menguntungkan satu pihak.24 

Sikap adil dan seimbang ini menjadikan seseorang berada di posisi tengah (wasath), 
yang dalam bahasa Arab mengandung konotasi positif. Sebuah hadis menyebutkan bahwa 
sebaik-baik urusan adalah yang pertengahan, karena posisi tengah cenderung lebih 
terlindungi dari cacat yang biasanya terdapat pada ujung-ujungnya. Sifat-sifat terpuji 
umumnya merupakan titik tengah antara dua sifat tercela yang ekstrem; misalnya, keberanian 
merupakan tengah-tengah antara sikap pengecut dan ceroboh, dan kedermawanan merupakan 
titik tengah antara kekikiran dan pemborosan.25 

Pandangan ini diperkuat oleh ungkapan Aristoteles bahwa keutamaan terletak pada 
titik tengah antara dua keburukan. Begitu eratnya kaitan antara kata wasath dengan kebaikan, 
sehingga pelaku kebaikan disebut wasith, yang berarti orang yang baik. Oleh karena itu, 
orang yang bersikap wasathiyyah akan selalu adil dalam memberikan keputusan dan 

 
23 Ibid., 36. 
24 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera Hati Group, 2019), 44–

45. 
25 Ibid., 46. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 113 
 

kesaksian.26 

Kesimpulan yang disampaikan Quraish Shihab melalui tulisannya adalah bahwa 
keseimbangan harus diwujudkan dalam segala aspek kehidupan duniawi dan ukhrawi, dengan 
senantiasa berusaha menyesuaikan diri berdasarkan petunjuk agama dan kondisi objektif 
yang dihadapi. Dengan demikian, bersikap wasathiyyah bukan sekadar memilih titik tengah 
secara mekanis antara dua kutub, melainkan lebih pada keseimbangan dinamis yang 
menghindari kekurangan dan berlebihan. Namun, perlu dicatat bahwa wasathiyyah bukan 
berarti menghindar dari situasi sulit atau lari dari tanggung jawab. Islam justru mengajarkan 
keberpihakan aktif pada kebenaran, tetapi dengan perilaku yang penuh hikmah dan 
kebijaksanaan.27 

Pandangan Quraish Shihab tersebut didasari oleh dua alasan utama. Pertama, adanya 
gejala eksklusivitas di kalangan umat beragama, di mana suatu kelompok menganggap 
penafsiran merekalah yang paling benar dan menafikan penafsiran lain. Sikap ini 
berimplikasi pada enggannya membangun kebersamaan dan kesetaraan, yang pada akhirnya 
dapat mengancam eksistensi agama dan umat beragama itu sendiri. Kedua, kehidupan sosial 
kontemporer dicirikan oleh pluralitas dan diversitas yang luar biasa, tidak hanya dalam hal 
suku, ras, bahasa, dan budaya, tetapi juga agama dan aliran kepercayaan. Keragaman ini perlu 
dikelola dengan baik dan arif, di mana moderasi beragama menjadi salah satu solusi penting 
untuk merawat keberagaman tersebut dalam seluruh dimensi kehidupan.28 

Sebagaimana analogi gerakan bandul jam, moderasi beragama dianalogikan sebagai 
gerakan dinamis dari pinggir menuju pusat, sedangkan ekstremisme adalah gerakan 
sebaliknya yang menjauhi pusat menuju sisi terluar. Dalam konteks ini, wasathiyyah dalam 
beragama merupakan pilihan untuk memiliki cara pandang, sikap, dan perilaku yang 
senantiasa berada di tengah-tengah, bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam pengamalan 
agama. Sementara itu, ekstremisme beragama adalah sikap atau cara pandang yang 
melampaui batas-batas moderasi dalam pemahaman dan praktik keagamaan.29 

Implementasi moderasi beragama dalam masyarakat dapat dilihat dari beberapa aspek 
berikut: 

a. Moderasi dalam Pemikiran: Ditandai dengan kemampuan untuk menyelaraskan antara 
teks keagamaan (nas) dan konteks realitas. Pemikiran keagamaan yang moderat tidak 
hanya bertumpu pada teks semata dengan mengabaikan realitas, tetapi juga tidak 
mengabaikan teks kitab suci. Ia mampu mendialogkan keduanya secara dinamis.30 

b. Moderasi dalam Keyakinan: Bermakna menegaskan keesaan Tuhan (tauhid), meyakini 
bahwa Allah itu Ada dan Esa, serta mempercayai realitas dunia. Namun, keyakinan ini 

 
26 Ibid., 48. 
27 Ibid., 50. 
28 Ibid., 52. 
29 Ibid., 54. 
30 Ibid., 56. 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 114 
 

tidak menjadikan dunia sebagai satu-satunya tujuan hidup, melainkan menyeimbangkan 
orientasi duniawi dan ukhrawi.31 

c. Moderasi dalam Gerakan: Gerakan penyebaran agama yang bertujuan menyeru pada 
kebaikan dan mencegah kemunkaran harus dilandasi prinsip wasathiyyah. Artinya, 
tujuan yang baik harus dicapai dengan cara-cara yang baik pula, bukan melalui 
pemaksaan atau nilai-nilai ekstrem.32 

d. Moderasi dalam Praktik Ibadah: Terletak pada keseimbangan antara dimensi fisik dan 
batin. Dalam beribadah, gerak fisik harus disertai dengan kekhusyukan batin. 
Keseimbangan kedua dimensi inilah yang melahirkan sikap moderasi dalam beribadah.33 
 

4. Pengembangan  Ta’aruf-Taqwa dalam Integrasi Sosial 

Integrasi sosial dalam Islam seharusnya dipahami bukan sebagai keseragaman yang 
dipaksakan, melainkan sebagai sebuah simfoni yang muncul dari kesadaran akan asal-usul 
penciptaan (khalaqna). Dalam QS. Al-Hujurat ayat 13, ditegaskan bahwa keberagaman suku 
dan bangsa merupakan bagian dari desain Ilahi yang memerlukan adanya jembatan 
penghubung yang disebut Ta’aruf. Namun, ta’aruf tidak dapat dimaknai secara sempit 
sebagai sekadar pertukaran identitas. Proses ini harus dipandang sebagai langkah aktif untuk 
saling memahami, menghapuskan dinding prasangka, serta membangun ruang empati di 
tengah keberagaman. 

Dalam rangkaian integrasi ini, ta’aruf berfungsi sebagai katalisator yang mengubah 
keraguan menjadi kolaborasi. Melalui interaksi yang positif, individu tidak hanya mengenal 
‘siapa’ orang lain, tetapi juga memahami ‘mengapa’ perbedaan itu ada. Proses ini menjadi 
syarat mutlak; tanpa ta’aruf yang tulus, integrasi sosial hanya akan menjadi kerumunan tanpa 
ikatan batin yang mendalam.34 

Namun, ta’aruf saja tidak cukup untuk menjaga keberlanjutan harmoni jika tidak 
dilandasi oleh standar moral yang tinggi. Di sinilah Taqwa berperan sebagai tujuan akhir 
sekaligus pengikat. Al-Qur’an menegaskan bahwa tujuan dari setiap interaksi sosial adalah 
mencapai kemuliaan (akram), yang hanya dapat diraih melalui ketaqwaan. Taqwa menjadi 
kompas dalam integrasi sosial yang memastikan bahwa setiap individu senantiasa 
menjunjung keadilan dan kesalehan, tanpa menghiraukan seberapa tinggi status sosial atau 
ras mereka. 

Dengan demikian, ta’aruf dan taqwa dapat dipahami sebagai dua aspek yang saling 
melengkapi dalam konteks integrasi sosial. Ta’aruf berfungsi sebagai sarana untuk mengenal 
satu sama lain, sementara taqwa memberikan arah dan tujuan dari interaksi tersebut. 
Masyarakat yang terintegrasi menurut prinsip-prinsip Islam adalah mereka yang mampu 
 

31 Ibid., 52. 
32 Ibid., 54. 
33 Ibid., 56. 
34 Fadjrul Hakam Chozin dan Azalia Wardha Aziz, “Trilogi Proses Integrasi Sosial dan Implikasi terhadap Kemuliaan 

Berdasarkan Surah Al-Hujurat (49): 13,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 01 (Mei 2024): halaman artikel, 
https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489  

https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489


NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 115 
 

menembus batas-batas primordial melalui proses perkenalan yang mendalam, kemudian 
mengikat hubungan tersebut dengan komitmen terhadap ketaqwaan kepada Allah, demi 
mewujudkan kehidupan kolektif yang lebih mulia. Ta’aruf dipandang sebagai alat untuk 
integrasi sosial yang dinamis, bertujuan mengubah keragaman yang sering dianggap sebagai 
tantangan menjadi bentuk modal sosial yang kokoh. 

Kerangka kerja operasional Ta’aruf mendorong keterlibatan proaktif dan melampaui 
batas-batas identitas. Ketika komunitas multikultural didorong untuk membangun 
pemahaman mutual yang mendalam, melampaui sekadar pengakuan atas keberadaan satu 
sama lain, mereka dapat menghancurkan hambatan prasangka yang berkontribusi pada 
konflik etnis, agama, dan ras. Interaksi yang tulus ini menumbuhkan pemahaman, yang pada 
gilirannya menumbuhkan fleksibilitas dan belas kasih. Fleksibilitas ini muncul sebagai 
kompetensi sosial yang esensial untuk mengatasi konflik tanpa harus menggunakan 
kekerasan atau polarisasi. 

Peran Taqwa adalah memastikan bahwa fleksibilitas yang dicapai melalui Ta’aruf 
sesuai dengan standar keadilan universal, mencegah degradasi prinsip-prinsip agama. Taqwa 
berfungsi sebagai kompas moral dan pelindung terhadap ekstremisme. Kerangka moral 
Taqwa ini sangat penting dalam melawan fanatisme. Dengan menegaskan bahwa Taqwa 
adalah kriteria utama kebajikan, kontrol hierarkis ini secara efektif melemahkan semua 
bentuk pemujaan identitas horizontal. Taqwa menjamin bahwa, meskipun interaksi sosial 
dapat fleksibel, hasilnya harus selaras dengan keadilan, anti-diskriminasi, dan penghormatan 
terhadap hak asasi manusia, sesuai dengan prinsip-prinsip etika universal Islam. 

5. Implikasi Model Ta’aruf–Taqwa dalam Konteks Indonesia 

Model ini berakar pada pemahaman fundamental bahwa beragamnya perbedaan, 
mulai dari ras, bahasa, warna kulit, hingga bangsa, merupakan bukti nyata dari kekuasaan 
Allah SWT. Dalam kerangka Indonesia yang kaya akan keragaman, perbedaan ini seharusnya 
dipandang sebagai suatu keniscayaan Ilahi yang perlu dihargai, bukan sebagai pemicu 
perpecahan atau alasan untuk menganggap diri lebih unggul. 

Tujuan utama dari segala bentuk ciptaan yang beragam ini adalah ta’aruf atau saling 
mengenal. Saling mengenal di sini mencakup tidak hanya mengetahui identitas masing-
masing, tetapi juga membuka diri untuk mengambil manfaat, mendapatkan pembelajaran, dan 
menyerap pengalaman positif dari satu sama lain. Melalui proses ta’aruf yang tulus dan 
berkelanjutan, manusia diyakini dapat meningkatkan kadar ketakwaan mereka, yang pada 
gilirannya akan berdampak pada terciptanya kedamaian, kesejahteraan, dan keharmonisan 
sosial yang kita sebut sebagai masyarakat madani. 

Model ini secara tegas menolak serta berfungsi sebagai upaya pencegahan terhadap 
rasisme dan diskriminasi. Ayat yang dikaji menekankan bahwa kemuliaan individu di 
hadapan Allah tidak ditentukan oleh latar belakang ras, suku, atau warna kulit. Satu-satunya 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 116 
 

ukuran kemuliaan dan superioritas yang diakui di hadapan Tuhan adalah tingkat taqwa 
ketaatan dan kesalehan seseorang. 

Dengan demikian, penerapan model Ta’aruf–Taqwa di Indonesia menunjukkan bahwa 
ta’aruf menjadi sarana untuk merangkul keragaman, menerapkan silaturahmi, dan menolak 
sikap eksklusif. Sementara itu, taqwa berfungsi sebagai semangat pemersatu bangsa, 
menetapkan standar martabat manusia, dan menghilangkan segala bentuk superioritas yang 
didasarkan pada identitas fisik atau asal-usul. 

Pada akhirnya, ajaran ini memberikan etika sosial yang tinggi bagi setiap Muslim 
Indonesia agar tidak hanya menerima keragaman sebagai suatu takdir, tetapi juga 
menjadikannya sebagai sarana untuk saling mendukung dan membangun masyarakat yang 
beradab serta harmonis. Pendidikan Islam memainkan peran penting dalam mempromosikan 
nilai-nilai moderasi. Model Ta’aruf–Taqwa dapat diterapkan untuk mereformasi kurikulum 
dengan memindahkan fokus dari sekadar transmisi pengetahuan (ta’lim) menuju 
pembentukan karakter yang fleksibel dan toleran (tarbiyah). Menerapkan ta’aruf sebagai 
pendekatan pedagogis praktis memungkinkan siswa berinteraksi dengan keragaman, 
mengubah persepsi agama yang kaku sering kali menjadi pemicu ekstremisme menjadi pola 
pikir yang adaptif dan menghormati hak asasi manusia. Akibatnya, pendidikan muncul 
sebagai alat yang ampuh dalam memerangi radikalisme. 

Ulama memegang peran sentral dalam mengawasi urusan agama di Nusantara. 
Kerangka kerja ini memberikan landasan teologis yang kuat bagi ulama dalam menangani 
sengketa sosial dan polarisasi politik yang didorong oleh identitas. Dengan menonjolkan 
taqwa sebagai standar yang lebih tinggi, para ulama dapat meredam klaim keunggulan 
kelompok dan menjaga netralitas moral dalam lingkup agama. Model Ta’aruf–Taqwa 
memberdayakan ulama untuk memperjuangkan persatuan dan keadilan sosial, berdasarkan 
prinsip bahwa diskriminasi berbasis identitas bertentangan dengan perintah Ilahi yang 
tercantum dalam QS. Al-Hujurat ayat 13. 

C. Kesimpulan 

Penelitian ini berhasil merumuskan solusi terhadap kebutuhan mendesak akan 
moderasi agama (wasathiyyah) di Indonesia melalui analisis menyeluruh QS. Al-Hujurat ayat 
13 dalam perspektif Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Menjawab permasalahan 
terkait kerentanan konflik SARA dan kekakuan tafsir agama yang disampaikan pada 
pendahuluan, penelitian ini menyimpulkan beberapa poin penting. Menanggapi kesenjangan 
penelitian yang terkait dengan kurangnya kerangka kerja preskriptif-operasional, studi ini 
memperkenalkan Model Operasional Ta’aruf–Taqwa sebagai strategi sistematis untuk 
integrasi sosial ke dalam dua sumbu, yaitu Mekanisme Ta’aruf (horizontal) yang berfungsi 
sebagai interaksi dinamis yang bertujuan meningkatkan fleksibilitas sosial serta meruntuhkan 
dinding prasangka dalam komunitas multikultural, dan Regulator Taqwa (vertikal) yang 
berfungsi sebagai penyaring moral dan standar keadilan universal untuk memastikan bahwa 



NILAI MODERASI DALAM RELASI SOSIAL: ANALISIS QS. AL-HUJURAT: 13 
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB Muhammad 

Tauhid. 
dkk 

 

 Page 117 
 

fleksibilitas sosial tetap berada dalam koridor etika Ilahi, sekaligus mengurangi fanatisme 
identitas. Model ini memberikan dasar etis bagi Indonesia dalam menentang rasisme dan 
diskriminasi dengan menegaskan bahwa ketakwaan adalah satu-satunya ukuran kemuliaan 
manusia, bukan karakteristik biologis. Penerapannya dalam kurikulum pendidikan Islam 
(tarbiyah) dan peran ulama diharapkan dapat mengubah persepsi agama yang kaku menjadi 
pola pikir adaptif yang memperjuangkan persatuan dan keadilan sosial. Mengingat studi ini 
masih bersifat analitis-teoritis, validasi empiris melalui studi lapangan di berbagai komunitas 
multikultural Indonesia diperlukan untuk mengevaluasi efektivitas Model Operasional 
Ta’aruf–Taqwa dalam mengurangi bias sosial secara konkret. 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Chozin, Fadjrul Hakam, dan Azalia Wardha Aziz. “Trilogi Proses Integrasi Sosial 

dan Implikasi terhadap Kemuliaan Berdasarkan Surah Al-Hujurat (49): 13.” 
Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 01 (2024): xx–xx. 
https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489. 

Fahrudin, dan M. Rosyid. “Konsep Wasathiyyah dalam Tafsir Tematik 
Kontemporer: Analisis terhadap Pemikiran M. Quraish Shihab.” Journal of 
Qur’an and Hadith Studies 12, no. 2 (2023): 123–145. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Vol. 1. Jakarta: Gema Insani, 2015. 
Iqbal. “Konflik Etno-Religius di Indonesia Kontemporer dalam Pandangan Orde 

Baru.” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 9, no. 1 (2017): 1–24. 
Linanda, S. R. Konsep Ta‘āruf dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13 dan Relevansinya 

dengan Pendidikan Multikultural. Skripsi. Curup: IAIN Curup, 2021. 
Nurhidayanti. Unsur-unsur Moderasi Beragama dalam Kitab Tafsir Al-Misbah 

Karya M. Quraish Shihab. Skripsi. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2021. 
Shihab, M. Quraish. Islam yang Disalahpahami: Menepis Prasangka, Mengikis 

Kekeliruan. Tangerang: Lentera Hati, 2018. 
———. Islam yang Saya Pahami: Keragaman Itu Rahmat. Tangerang: Lentera 

Hati, 2018. 
———. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 1. 

Tangerang: Lentera Hati Group, 2000. 
———. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 13. 

Tangerang: Lentera Hati, 2000. 
———. Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Tangerang: 

Lentera Hati Group, 2019. 
 
 

https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6489

	1. Analisis QS. Al-Hujurat: 13 dalam Perspektif Al-Misbah

